MONTREUIL

GANDHI,
AU-DELA DU MYTHE

JEAN-FRANCOIS PESSIS
& DOMINIQUE PAVY

Les bibliotheques o Est

) Ensemble
de Montreuil

Grand Paris



SOMMAIRE

INTRODUCTION 3
01 LE MAHATMA, PERE DE LA NATION INDIENNE 4
01_01 Les origines, la formation 4
01_02 1915-1935: la lutte pour I'indépendance, apogée de I'action

de Gandhi 6
01_03 1934-1948: I'iIndépendance et la mort de Gandhi 8
02 AU DELA DU MYTHE 11
02_01 La non-violence 1
02_02 Gandhi et I'organisation sociale 12
02_02 Des conceptions souvent trés traditionnalistes 16
CONCLUSION 19



Mohandas Karamchand Gandhi (1869-1948) est un personnage historique qui
a joué un rdle primordial dans la lutte de I'Inde pour son indépendance, mais
c’est aussi un véritable mythe. Dans un sondage réalisé aux Etats-Unis sur les
personnalités qui ont marqué le xxe siécle, il était classé deuxiéme aprés Al-
bert Einstein. Pour le plus grand nombre, il apparait comme un saint, une vé-
ritable icdne qui fait I'unanimité. Le « Mahatma», la grande dme, est devenu
un personnage légendaire auquel on attribue un peu toutes les qualités d'un
Christ du xxe sieécle. Mais en méme temps, peu de gens connaissent vraiment
son histoire et ont lu ses écrits. Encore moins nombreux sont ceux qui suivent
la voie qu'il a tracée et il n'y a guére de courant de pensée que I'on pourrait
nommer de «gandhisme ». C'est d'ailleurs ce que souhaitait Gandhi lui-méme
qui rejetait tout culte de sa personne et ne se considérait pas comme le fon-
dateur d’'un courant religieux ou philosophique.

Il est d'ailleurs trés difficile de cerner ce que peut étre la pensée de Gand-
hi et ce pour plusieurs raisons:

—il a vécu 78 ans et au cours de cette longue vie, ses idées ont évolué,

—ses ceuvres complétes, qui ont été éditées en Inde, composent une cen-
taine de volumes et on peut dénombrer environ 500 biographies, la plupart
en anglais. Il s’agit souvent d’écrits hagiographiques qui ne sont pas toujours
trés fiables,

—enfin Gandhi n’était pas un théoricien et ses écrits sont surtout des lettres,
des articles de journaux, écrits de circonstances liés a I'actualité. lls sont trés
répétitifs et comportent de nombreuses contradictions liées au pragmatisme
de Gandhi qui s'adapte souvent a la situation.

De la biographie écrite par Romain Rolland en 1923, au film a gros bud-
get d'Attenborough sorti en 1982, c’est une image un peu lisse et mythique
qui a été popularisée. Ce que nous souhaiterions dans cet exposé c’est mon-
trer que derriére le mythe nous pouvons trouver une personnalité complexe
et déroutante mais aussi plus riche et plus humaine que celle qui est commu-
nément véhiculée. Dans un premier temps nous rappellerons les grandes
étapes de la vie de Gandhi au cours desquelles s’est formée une véritable Ié-
gende. Ensuite nous aborderons quelques-uns des grands problemes qui
peuvent remettre en cause cette image légendaire et nous permettrons de
mieux cerner le Gandhi historique.



01 i LE MAHATMA,
PERE DE LA NATION
INDIENNE

01_01 Les origines, la formation
Les premieres années (1869-1892)

1869 : Naissance a Porbandar dans le Gujarat, capitale d'un micro-état princier ;
son pere est le Premier ministre du maharadjah local. Famille aisée sans étre riche.
De confession hindoue, elle appartient a la varna des marchands (les 4000 castes
sont réparties entre 4 varnas hiérarchisées, les 3 premieres forment une noblesse,
celle des deux fois nés: prétres = brahmanes, guerriers, marchands ; les serviteurs,
beaucoup plus nombreux, forment une plebe, mais ils sont supérieurs aux intou-
chables). Les Gandhi appartiennent donc a I'élite. La mére de G. est influencée par
le jainisme, une secte qui prone |'ascétisme et le strict respect de |'ahimsa (respect
absolu de toute forme vivante)

1882: A 13 ans, il est marié a Kasturbai, 13 ans aussi. Elle restera illettrée toute sa vie.
Ilimpose alors a sa jeune épouse ses appétits sexuels qui semblent plutét frénétiques.

1885: Son pére meurt. Gandhi éprouve un sentiment de culpabilité parce qu'il ne
se trouve pas aupres de lui au moment de sa mort, son désir pour sa jeune épouse
I'a amené a s'absenter au moment fatal.

1888: Ayant achevé ses études secondaires. il viole les interdits de sa caste en par-
tant en Angleterre pour faire des études de droit. Il promet néanmoins a sa mére
de ne pas toucher a |'alcool, a la viande et aux femmes. A Londres, il méne d'abord
la vie luxueuse d'un étudiant indien qui s'occidentalise au contact de la bonne so-
ciété britannique. Mais sa fréquentation de cercles végétariens et de théosophes
ainsi que sa découverte des textes fondamentaux de I'hindouisme I'aménent a
prendre conscience de son identité indienne et hindoue. Il devient végétarien et
profondément religieux. Rentré en Inde en 1892, il ne trouve pas a s'employer
comme avocat.

L'Afrique du Sud: les premiéres années (1893-1906)

1893: Il accepte un emploi d'avocat au service de commergants musulmans du
Gujarat en conflit avec d'autres commergants musulmans en Afrique du Sud. Une
semaine aprés son arrivée en Afrique du Sud, il est expulsé d'un train pour avoir
voyagé en premiére classe. Il prend conscience de la situation des Indiens en
Afrique du Sud, méprisés, humiliés et victimes de discrimination (méme la petite
minorité constituée de commergants aisés)

1894 : Bien qu'ayant achevé le travail pour lequel il a été embauché, Gandhi reste
en Afrique du Sud pour y prendre la défense des Indiens. Il y restera 20 ans. Il de-
vient alors «le porte-parole d'une petite élite marchande indienne qui cherche a
garder ses privileges pour se distinguer de la masse des coolies qui forment |'es-
sentiel de la communauté indienne d'Afrique du Sud» (Markovits). Tout en me-
nant la vie d’un riche avocat a succes, il fonde le Congres indien du Natal. Il ob-
tient le droit pour les Indiens de voyager en premiére classe, il méne campagne
—sans succeés— pour que la province du Natal ne retire pas leur droit de vote aux
Indiens aisés qui en bénéficiaient.

1896-97 : Court voyage en Inde ou |I'écho de son action en Afrique du Sud lui confere
un certain prestige. Il rencontre les dirigeants du Congres, Tilak et surtout Gokhale,
un modéré, qu'il admire. Il est victime d'une tentative de lynchage par des colons

4

01 LE MAHATMA, PERE DE LA NATION INDIENNE



blancs a Durban en sortant du bateau qui le raméne d’Inde. Il effectuera d’autres
courts séjours en Inde, ce qui lui permet de garder le contact avec son pays.

1901 : Il rachete un vaste terrain pres de Pheenix, a quelques kilométres de Dur-
ban et fonde une premiére communauté (ashram). Tous les rédacteurs de Indian
Opinion participent aux travaux agricoles et recoivent le méme salaire sans dis-
tinction de métier, de nationalité ou de couleur de peau. Il commence la pratique
du jeune, cesse de consommer du lait, il se nourrit de fruits secs, de dattes et de
noix, il coupe ses cheveux lui-méme et nettoie ses latrines —travail traditionnelle-
ment réservé aux intouchables. Il incite sa femme et ses amis a faire de méme. Il
renonce aux médicaments pour lui et sa famille a qui il impose ce choix. En fon-
dant ce premier ashram, Gandhi renonce a la vie familiale, comme il avait renon-
cé a la caste en partant en Angleterre.

1904 : 1l fait voeu de brahmacharya: non seulement de chasteté, mais aussi d'au-
torégulation de sa nourriture, de ses émotions et de son langage. Derriére ce veeu,
il y a la volonté de se libérer de tout lien avec I'argent, la douleur, le plaisir et les
biens naturels, afin de consacrer toute son énergie a la cause a laquelle il s'est
voué. Il se rend en Angleterre pour plaider la cause des Indiens sud-africains.

1907-1914: un leader de masse

Le gouvernement du Transvaal impose aux Indiens un sévére contréle administra-
tif et policier: ils doivent se faire enregistrer a partir de I'adge de 8 ans et fournir
leurs empreintes digitales. Une seconde loi établit que seuls les mariages chré-
tiens sont valables ; les mariages des hindous, musulmans et parsis sont annulés
du jour au lendemain, et les enfants qui en sont issus déclarés illégitimes. Une loi
impose aux travailleurs sous contrat qui veulent rester en Inde le paiement d'une
lourde contribution.

C’est au cours de cette période que Gandhi élabore une théorie et une mé-
thode de lutte qu'il baptise satyagraha, ou «force de la vérité » —résistance pas-
sive ou désobéissance civile. Il incite les Indiens a refuser de s’enregistrer, ou, pour
ceux qui I'ont fait a briler leur livret d’enregistrement.

Pour provoquer les autorités, il incite les femmes a passer la frontiére entre le
Natal et le Transvaal sans certificat. Il organise lui-méme, en 1913, une marche de
plus de 2000 mineurs grévistes qui passent du Tansvaal au Natal. Les arrestations,
dont celle de Gandhi lui-méme, donnent de |'ampleur au mouvement: 50000 In-
diens sont en gréve, des milliers sont emprisonnés. Les employés blancs des che-
mins de fer entrent a leur tour en gréve. Gandhi est donc devenu un leader popu-
laire a la téte d'un ample mouvement de masse mobilisant dans la rue des milliers
d’Indiens, et non plus, comme dans la période précédente, un notable légaliste
animant des campagnes de presse ou des recours devant les tribunaux. Cepen-
dant,Gandhi ne s'intéresse guére au sort des Noirs en Afrique du Sud.

Son action aboutit a des résultats mitigés: il est libéré de prison et entame avec
les autorités des négociations qui aboutissent a un compromis: les mariages non
chrétiens sont légalisés et la contribution imposée aux travailleurs sous contrat est
allégée. Mais |'enregistrement des Indiens n’est pas supprimé. Gandhi, soucieux
de ne pas humilier I'adversaire met cependant fin au mouvement.

1909 : Gandhi écrit Hind Swaraj (Indian Home Rule), son seul texte théorique (ses
ceuvres comptent plus de 50000 pages). Il s’agit d'un réquisitoire tres sévére contre
la civilisation moderne, irréligieuse et purement matérielle

Gandhi abandonne en 1912 le port des vétements européens. L'approfondis-
sement de sa vocation de sadhu (renongant) accompagne son engagement crois-
sant au service de la communauté indienne.

Tout au long de sa vie, il renforce le lien entre son activisme militant et son re-
noncement aux jouissances de |'existence.

Il reste loyal a I'égard de I'Empire britannique. En 1899, durant la guerre des
Boers, il organise un corps de brancardiers et d'infirmiers indiens, lui-méme s’en-

5

01 LE MAHATMA, PERE DE LA NATION INDIENNE



gage comme brancardier volontaire. De méme en 1906, il s’engage a nouveau
comme brancardier lors de la grande révolte des Zoulous, et encore en 1914 ou il
proclame sa loyauté a I'égard de I'Empire. En 1918 encore, il organise une cam-
pagne de recrutement pour I'armée britannique.

01_02 1915-1935: la lutte pour l'indépendance, apogée de I'action de Gandhi

A son retour d’Afrique du Sud, Gandhi arrive en Inde précédé par sa réputation
pour son action non- violente. Il ne se lance pas tout de suite dans |'action poli-
tique:

—il est toujours attaché par sa loyauté vis-a-vis du Royaume-Uni en guerre et il
essaie méme, sans grand succes, de recruter ses compatriotes pour participer a la
guerre au co6té des britanniques,

—il ne veut pas étre tout de suite mélé aux affrontements internes du Congrés
et se sentir ligoté par le parti,

—il veut d'abord créer un nouvel ashram, former des satyagrahi et parcourir
I'Inde dans de nombreux voyages au cours desquels il répand les idées d'Hind
Swaraj en mettant I'accent sur ses idées réformatrices, |I'exaltation de la civilisation
indienne en opposition a celle de la Grande Bretagne et la non-violence.

Premieéres luttes sociales (1917-1919)

Les premieres actions qu'il engage concernent d'abord des luttes sociales —pay-
sans cultivant I'indigo, ouvriers des filatures d’Ahmedabad, paysans a qui on re-
fuse une remise d'impét suite a de mauvaises récoltes. Il impressionne beaucoup
les indiens pauvres, car contrairement aux autres dirigeants, il vient sur place pour
faire des enquétes et vit comme les paysans, il entraine des satyagrahi issus de la
bourgeoisie qui découvrent la misére paysanne, il impose ses méthodes non-vio-
lentes (pétitions, articles dans les journaux, gréve, manifestations pacifiques). Peu
a peu, en prenant de |'extension, la lutte devient une lutte contre les autorités an-
glaises et elle permet aux paysans de découvrir qu'ils détiennent une puissance,
méme s'ils n'obtiennent que des victoires partielles.

Premiéres luttes pour I'Indépendance (1919-1929)

A partir de 1919, la guerre est enfin terminée, I'autorité de Gandhi commence a
étre reconnue —c’est a ce moment que le poete Tagore |'appelle le « Mahatma»-,
le loyalisme de Gandhi vis-a-vis de la Grande Bretagne est mis a mal par la poli-
tique contradictoire des dirigeants britanniques. Ils annoncent des réformes que
Gandhi approuve car elles créent une participation des Indiens a la direction de
I'état, mais en méme temps ils prolongent pour les Indiens |'état d'exception de
la guerre en les privant de libertés fondamentales.

Gandhi lance alors son premier mouvement de désobéissance civile contre le
Royaume-Uni: il réunit dans son Ashram une cinquantaine de Satyagrahi qui s'en-
gagent a ne pas obéir aux lois qui « portent atteinte aux principes de liberté et
de justice et détruisent les droits élémentaires des individus ». Ce serment est dif-
fusé largement dans la presse et des meetings monstres sont organisés. Une jour-
née de «gréve générale, d’humiliation de priére et de jeune» est organisée (« har-
tal»). C'est un succes, mais des violences se développent dans de nombreuses
villes (brutalités policieres, pillages, incendies de batiments officiels) et surtout,
le 13 avril dans la ville d’Amritsar, le général Dyer chargé de la répression fait ti-
rer sur la foule désarmée tuant 400 personnes. Gandhi décide alors la suspension
du mouvement et appelle les satyagrahi a aider le gouvernement « a restaurer
I'ordre et réprimer 'anarchie par tous les moyens ». Les autorités ne lui en sont
guere reconnaissantes et en profitent au contraire pour recourir a une répression
trés sévere : emprisonnements, condamnations a mort, Indiens fouettés publique-
ment, brimades (obligation de ramper dans une rue ou une Anglaise a été mo-
lestée).

6

01 LE MAHATMA, PERE DE LA NATION INDIENNE



La lutte pour le Califat et la non-coopération

Le traité de Sevres démembre I'empire Ottoman et Mustapha Kemal abolit de fait
le Califat musulman. Un mouvement pour le Califat se développe en particulier en
Inde et Gandhi se saisit de ce probléme pour réaliser I'union dans la lutte entre
hindous et musulmans. Il soutient la revendication des musulmans et préside méme
la Conférence panindienne pour le Califat ou il propose le boycott total du gou-
vernement anglais. C'est le début de ce qu'il appelle la non- coopération.

Il met au point un plan d'action:

—abandon de tous les titres et postes honorifiques,

—boycott des élections aux conseils législatifs,

—boycott des écoles gouvernementales et des tribunaux,

—boycott des boissons alcoolisées, des tissus anglais remplacés par le Khadi
(tissu de coton filé au rouet et tissé a la main).

Malgré I'hostilité des dirigeants historiques du Congrés, Gandhi réussit a faire
adopter ce programme de non-coopération. Il réorganise le Congrés en une struc-
ture moderne avec un parlement, un comité exécutif, des comités locaux. Dans
les réunions, I'hindi remplace I'anglais et de nombreux militants adoptent une te-
nue indienne (dhoti et Gandhi-topi, le bonnet de police qu’avait utilisé Gandhi).

1921 est une année d’euphorie pour les militants qui s'engagent a filer plu-
sieurs heures par jour, le mouvement de non-coopération s'étend a toute I'Inde et
Gandhi commence des autodafés de tissus anglais qui ont une double fonction a
la fois économique (ruiner le commerce britannique) et symbolique (purification
des méfaits de la civilisation occidentale).

Malgré son ampleur, le mouvement n’aboutit pas a des concessions de la part
des britanniques et des violences se multiplient (inter-communautaires, contre les
partisans de Gandhi, contre des policiers). Gandhi fait une greve de la faim contre
ces violences mais finit par suspendre le mouvement en février 1922 apres le mas-
sacre de 22 policiers a Chauri Chaura.

Cette fois encore, les Anglais répondent par la répression et Gandhi est arré-
té, condamné a six ans de prison. Il est libéré au bout de deux ans car les Anglais
ont peur qu'il meurt en prison au cours d'une crise d'appendicite. Il se consacre
alors a sa campagne pour le rouet et parcourt de nouveau |'Inde, accueilli par des
foules qui veulent le voir, I'entendre, le toucher.

La marche du sel, apogée du mouvement de désobéissance civile (1927-1934)

Le vice-roi crée une commission pour étudier une réforme constitutionnelle, mais
aucun Indien n’est membre de cette commission. Tous les partis décident le boy-
cott de cette commission Simon. Un hartal national est décidé pour l'arrivée de la
commission en Inde et des manifestations sont organisées a chacun de ses pas-
sages.

Le Congres annonce que si le 1erjanvier 1930 le statut de dominion n’est pas
accordé, il lancera une campagne de non-coopération jusqu'a I'indépendance com-
plete et charge Gandhi d’organiser cette campagne. Celui-ci axe la campagne sur
le non respect de la loi de monopole sur le sel qui interdisait aux Indiens de fabri-
quer, vendre, transporter, détenir du sel en dehors de celui vendu par les Anglais
et lourdement taxé. Gandhi prévient le vice-roi et la presse indienne et internatio-
nale et le 12 mars 1930, il part de son ashram de Sabarmati avec 79 volontaires
pour une marche de 300 km jusqu’a Dandi au bord de la mer. Son groupe est re-
joint progressivement par des milliers de manifestants qui I'accompagnent jusqu’au
6 avril. Aprés un bain de purification et des chants de priéres, il ramasse une poi-
gnée de sel et lance ainsi un grand mouvement de désobéissance civile qui a un
écho international. Les Indiens par milliers enfreignent la loi de monopole sur le
sel, des raids contre les dépéts de sel et les salines sont organisés par des groupes
non violents, le mouvement de non coopération reprend les mémes formes qu’en
1921.

La répression est féroce: amendes, confiscations de biens des satyagrahis,
100000 arrestations dont la plupart des dirigeants du Congrés, y compris Gand-

7

01 LE MAHATMA, PERE DE LA NATION INDIENNE



hi, charges de police montée, fusillades, bastonnades. Mais le mouvement dé-
clenche une sympathie internationale et les autorités anglaises sont déconsidé-
rées.

D’autre part les importations de tissus sont divisées par 3, la vente des ciga-
rettes par 6, la taxe sur les alcools par 3, les impéts et fermages rentrent mal. Gand-
hi et les membres du Comité exécutif sont alors libérés sans condition et les dé-
crets interdisant le Congrés sont annulés. Un pacte est signé entre le vice-roi et
Gandhi en mars 1931.

C'est une victoire mais les résultats concrets sont faibles. Certes Gandhi parti-
cipera a la 2¢ conférence de la table ronde qui doit se tenir a Londres avec tous
les partis indiens mais le monopole du sel reste en vigueur sauf pour les habitants
les plus pauvre des régions cotiéres, aucune enquéte sur les agissements de la po-
lice n'est diligentée, les amendes payées restent acquises, I'amnistie et la liberté
ne concerne pas les prisonniers coupables de violences ni les soldats et policiers
convaincus de refus d’'obéissance.

Gandhi participe a la Conférence de la table ronde a Londres qui n"apporte
rien en dehors des rencontres avec des personnalités et les ouvriers et ouvriéres
du textile. A son retour en Inde, Gandhi est de nouveau arrété avec plusieurs di-
rigeants du Congrés. Des biens des satyagrahis sont saisis et vendus, la presse est
muselée.

C’est de sa prison que Gandhi va engager un nouveau combat: la lutte contre
I'intouchabilité dont nous parlerons dans la seconde partie de |'exposé car elle a
divisé les nationalistes indiens et continue aujourd’hui a faire probléme.

01_03 1934-1948: I'iIndépendance et la mort de Gandhi
Gandhi en retrait de la vie politique (1933-1939)

En 1933-34, Gandhi semble se détourner de la vie politique. En mai 33, il méne
un jeune de 3 semaines pour se punir de la souillure provoquée par la visite d'une
jeune américaine dans sa prison. Les autorités le libérent aussitot par crainte qu'il
ne meure en prison. En 1934, il ne renouvelle pas son adhésion au Congres. Il passe
son temps a voyager a pied dans le pays profond, tel un moine mendiant. Il se
consacre a la propagande pour |'autosuffisance villageoise, la promotion de I'arti-
sanat rural (allumettes, pate dentifrice, balais, brosses a dents).

Cependant, il conserve une puissante influence sur le Congrés, car ses diri-
geants sont conscients de son immense prestige aupres des grandes masses de
la population, notamment de la paysannerie. Il joue un réle crucial dans le main-
tien de I'unité du mouvement nationaliste : depuis les coulisses, manceuvre avec
succeés pour neutraliser la gauche socialisante du Congres. D’ou la participation
du Congres aux élections provinciales de 1937.

En 1939, il obtient la démission Subhas Bose, élu a la présidence du Congres,
qui tente de former une coalition de gauche pour s'opposer a la majorité congres-
siste. Markovits voit en lui «un politicien consommé ».

La guerre: retour au premier plan (1939-1945)

Gandhi retrouve une place de premier plan a la direction du Congres, mais il est
tiraillé entre des exigences contradictoires.

Il dénonce avec constance la violence et la guerre . En septembre 1939, il s'op-
pose au Congres. Il préconise uniquement un soutien moral a I’Angleterre, a la dif-
férence de la majorité du Congrés qui cherche a monnayer le soutien de I'Inde a
I’Angleterre en échange de lI'indépendance. Il va méme s’adresser a Hitler dans
une lettre qui se termine par: «Je vous demande donc au nom de I'humanité de
cesser la guerre» et la formule de politesse: « Je demeure votre ami sincére ».

En méme temps jusqu’en 1942, il veut éviter de géner |'effort de guerre an-
glais. Lorsque le Congres, aprés I'échec de sa proposition de collaboration, lui
confie le soin en mars 1940 de mener une campagne de désobéissance civile,
Gandhi repousse un satyagraha de masse, il appelle uniquement a des actions in-

8

01 LE MAHATMA, PERE DE LA NATION INDIENNE



dividuelles. Celle-ci prennent la forme du refus de coopération avec les autorités
par des notables indiens nommément désignés par Gandhi. Pres de 3000 d’entre
eux sont alors emprisonnés.

Cependant a partir du printemps 1942, Gandhi s’engage résolument dans la
lutte pour l'indépendance immédiate. Il veut profiter de I'affaiblissement britan-
nique provoqué par les victoires japonaises. L'intransigeance de Churchill qui s'ap-
puie sur la Ligue musulmane contribue a sa radicalisation. Il menace de quitter le
Congrés et de créer une organisation alternative si le Congrés ne se rallie pas a
son projet de résolution. Il fait alors preuve d’'une détermination exaltée: «La voix
intérieure me parle et me dit que j'aurai a combattre le monde entier et résisterai
seul I Méme si I'Inde entiere tente de me persuader que j'ai tort, méme dans ce
cas, j'avancerai, pas seulement pour le bien de I'lnde, mais pour le bien du monde
entier. Je ne peux pas attendre plus longtemps la liberté de I'Inde. Je ne peux pas
attendre jusqu’a ce que M. Jinnah se convertisse... Si j'attends plus longtemps,
Dieume punira. C'est le dernier combat de ma vie.» Face au forcing de Gandhi,
le Congres céde et adopte une résolution de combat, Quit India.

Deés le lendemain 9 aout 1942, tous les dirigeants du Congrés sont arrétés,
Gandhi est assigné a résidence prés de Poona. Ces arrestations provoquent des
réactions spontanées sans plan concerté : fermeture des boutiques, gréves, mani-
festations de rue. Le gouvernement réplique par des fusillades provoquant de
nombreux morts et blessés. L'état d'urgence et le couvre-feu sont proclamés dans
de nombreuses villes, le Congres est dissout, ses biens sont saisis, des arrestations
de masse se produisent.

Vague de sabotages et de violences, 250 gares de chemin de fer détruites, 500
postes de police attaqués, nombreux batiments gouvernementaux incendiés, des
fonctionnaires assassinés. Dans au moins cing occasions, les troupes gouverne-
mentales recourent a 'aviation, des mitrailleuses et des bombardements sont uti-
lisés contre des foules, au total environ 1000 manifestants sont tués et une soixan-
taine de policiers. On a recourt a des pendaisons publiques. Finalement, on
dénombre 92000 arrestations.

Dans quelques régions rurales, le soulevement prend également un caractére
massif, mais il est rapidement réprimé. Fin ao(t, les violences sont contenues et a
la fin de I'année, malgré quelques nouveaux cas de révolte, I'ordre regne. Malgré
cet échec immédiat, les Britanniques ont compris qu'ils ne pourraient rester en
Inde par la force.

L'indépendance et la fin de Gandhi

Mai 44 : G. est libéré de prison pour cause de maladie. Le gouvernement anglais
semble espérer qu'il parviendra a rallier Jinnah a une solution de compromis. Mais
malgré une visite a Jinnah dés sa sortie de prison et dix-huit jours de négociation,
Gandhi échoue. Il est prét a accepter de sérieuses concessions a la Ligue, mais il
les repousse au lendemain de I'indépendance, ce qui est inacceptable pour Jin-
nah.

Désormais, Gandhi est écarté de la scene politique. Il ne participe pas aux né-
gociations entre le gouvernement anglais, la Ligue musulmane et le Congres qui
préparent |'accession a l'indépendance. Il apparait « plutét comme un monarque
constitutionnel, prestigieux mais impuissant, planant au-dessus de la scéne » (Ed-
wardes p.248). « Les saints n‘ont plus de place quand doivent se dérouler d'apres
marchandages entre hommes d'affaires. » (idem) Il revient a son réle de réforma-
teur de la société indienne. Sa principale préoccupation désormais est de com-
battre la violence.

Il s’entretient avec les principaux acteurs du drame, les dirigeants du Congres,
mais aussi Lord Mountbatten qui le regoit longuement. Il tente de convaincre Jin-
nah d'accepter le poste de Premier ministre de I'Inde unie. «Rien n'y fait. On ne
I'écoute plus, c’est fini.» (Catherine Clément)

Il semble se résigner progressivement a I'idée que la partition est le seul moyen
de parvenir a I'indépendance. Malgré tout, le 31 mai 1947, il se prononce encore
contre la partition dans une réunion de priére: «nous n'accepterons pas le Pakis-

9

01 LE MAHATMA, PERE DE LA NATION INDIENNE



tan, méme si les musulmans le demandent a la pointe de I'épée ». On a donc soup-
conné Gandhi de tenir un double discours.

Gandhi devient un véritable pélerin de la paix. Catherine Clément: «Alors le
vieil homme se met en route, avec son béaton, et il marche de village en village,
pour “essuyer les larmes de tous les yeux”. Il a 75 ans, il ressuscite. Il demande
quotidiennement |'asile dans une maison musulmane, dans une maison hindoue,
demande qu’un musulman et un hindou s’engagent a protéger chacun I'autre com-
munauté, récite le Coran, la Bible et la Gita. Et il néglige les offenses, les injures,
les excréments répandus sur sa route, les tessons de verre posés sous ses pieds
pour le blesser. Il n‘en tient pas compte: il marche et il prie, il concilie.»

La proclamation de l'indépendance le 15 aolt 1947, est pour lui tout autant
une journée de deuil que de joie. Il ne participe pas aux cérémonies officielles au
cours desquelles on lui rend hommage et on le qualifie pour la premiere fois de
«pere de la nation». Il est alors a Calcutta ou il tente de mettre fin aux massacres
inter-communautaires. Fin ao(t, sa maison est attaquée par des hindouistes qui
veulent lyncher un dirigeant musulman responsable de massacres qui y a trouvé
refuge. Gandhi entreprend alors un jeune a mort «jusqu’a ce que Calcutta ait re-
trouvé son bon sens». Catherine Clément: « Les premiéres délégations arrivérent
le jour méme, décidées une fois encore a “sauver la vie du Mahatma”. Les poli-
ciers, et méme les policiers britanniques de Mountbatten, jelinérent par sympa-
thie tout en continuant leur service ; les hindous, les musulmans défilérent, et méme
les tueurs qui vinrent déposer leurs armes en pleurant.». De fait les massacres s'ar-
rétérent pour un temps.

G. s'installe alors a Delhi ou les massacres font rage. La aussi il entreprend des
jeunes pour rétablir la paix. Mais le 30 janvier 1948, il est assassiné par un hin-
douiste fanatique, Nathuram Godsé.

10

01 LE MAHATMA, PERE DE LA NATION INDIENNE



02 AU DELA DU MYTHE

02_01 La non-violence

C’est ce que I'on retient le plus souvent de |'action et de la pensée de Gandhi
considéré a tord comme celui qui a érigé la résistance non-violente comme mé-
thode d'action politique. Mais peu de gens savent ce que Gandhi mettait dans ce
concept.

Tout d'abord il n‘est pas ce que |'on pourrait appeler I'inventeur de la non-vio-
lence qui a été souvent appliquée par le mouvement ouvrier en particulier aux
Etats-Unis ou en Europe. La désobéissance civile a été théorisée par Thoreau ou
Tolstoi que Gandhi avait lu et dont il s’est largement inspiré. Mais il en a fait le
centre de ce qu’on pourrait appeler sa philosophie en la rattachant a sa concep-
tion de la religion et en faisant un élément clef de sa recherche de la vérité. Il re-
jette la notion de résistance passive car pour lui il s'agit d'un combat.

Il emploie trois termes différents:

—ahimsa qui vient du jainisme, un courant de I'hindouisme qui refuse de por-
ter atteinte a la vie sous toute ses formes,

—satyagraha: la force de la vérité ou force de I'ame, néologisme créé par Gand-
hi quand il était en Afrique du Sud,

—le mot anglais nonviolence.

Il s'agit pour lui a la fois du but de son action (atteindre un monde débarrassé
de la violence et ou régnera I'amour) et le moyen d'atteindre ce but (opposer la
force de I'ame a la force brutale et donc vaincre la haine de I'adversaire). Utiliser
la violence pour obtenir, par exemple, I'indépendance de I'Inde serait inefficace
étant donné la force militaire du Royaume-Uni ou dangereux puisque pour vaincre
les Anglais il faudrait une industrie puissante qui se traduirait par une occidentali-
sation de I'Inde et donc le contraire de ce qu'il souhaite pour son pays.

Une conception complexe qui ne va pas sans contradictions

Gandhi reconnait qu'il n‘est pas possible de respecter complétement I'ahimsa et
il dénonce le sectarisme des jains: il accepte de tuer des insectes, des serpents,
des singes qui menacent les récoltes, des chiens enragés. Il justifie méme |'eutha-
nasie pour les animaux trés malades qui souffrent et ne peuvent étre sauvés, il I'en-
visage pour les étres humains en considérant qu'il s'agit de libérer I'ame d’un corps
souffrant.

Il relativise I'ahimsa lorsque celle-ci entre en conflit avec d’autres valeurs qui
lui semblent supérieures:

—si sa fille se faisait violer et qu'il n"avait pas de moyen de la protéger il accep-
terait de la tuer plutét que de la laisser se déshonorer,

—il dit a son fils qu'il se doit de protéger son pére par tous les moyens, il vaut
mieux recourir a la violence plutét que d'étre lache si on n'est pas capable de ré-
sister par la non-violence,

—il est normal de collaborer a des actions violentes d’une institution a laquelle
on appartient dans la mesure ou on bénéficie de celle-ci et qu’on doit donc lui étre
loyal. C'est ce qui justifiait sa participation en tant qu’ambulancier a la révolte des
zoulous, la guerre des Boers ou ses tentatives de recrutement d'Indiens pendant
la Premiére Guerre Mondiale.

Une conception sacrificielle qui suppose une certaine indifférence vis-a-vis de la mort

Pour Gandhi, la souffrance et la mort sont purificatrices. Il ne faut pas chercher a
les éviter puisqu’elles participent a la rédemption du monde. Elles doivent tou-
cher I'adversaire et I'amener a changer d'attitude:

—il a recours a des gréves de la faim pour se purifier, pour expier ses fautes et
celles des autres, mais aussi comme moyen d'action politique qui peut parfois étre
un véritable chantage,

—il s'oppose a la lutte pour la libération de prisonniers et se réjouit méme de

11

02 AU DELA DU MYTHE



la mort de manifestants disant, quand on I'en informe «ce n'est pas un mauvais
commencement»,

—aux juifs persécutés par les nazis, il propose le sacrifice: se jeter par milliers
du haut d'une falaise. Par ailleurs il écrit a Hitler deux lettres qui semblent bien
naives dans lesquelles il lui demande d'arréter la guerre.

Tout ceci ne s'explique que par sa croyance en la réincarnation. Comme pour
tout hindou, la mort n’est qu’un passage a une autre vie qui sera obligatoirement
meilleure puisqu’on aura eu une vie exemplaire.

La non-violence confrontée au réel

Nous avons vu dans la premiére partie de I'exposé que les résultats obtenus par
I'action non-violente étaient souvent bien limités et que le prix payé par les parti-
cipants était trés élevé étant donné la répression sévére qu'ils ont subie.

D'autre part I'action de Gandhi n'a pas empéché la violence au cours de la lutte
pour l'indépendance: violence contre la police, contre les propriétaires fonciers,
émeutes au cours du mouvement Quit India et surtout violences inter-communau-
taires, en particulier au moment de la partition. Gandhi a souvent condamné ces
violences, plusieurs fois il a stoppé des mouvements qui dégénéraient ou mis sa
vie en jeu par des gréves de la faim pour obtenir un arrét des violences. Mais il lui
est aussi arrivé parfois de rester silencieux et méme de demander la gréce pour
certains terroristes.

Malgré tout la lutte de I'Inde a été relativement moins violente que dans la plu-
part des colonies surtout si on tient compte de |'importance de la population. Cela
est certainement du en partie a l'influence de Gandhi et a |'application des mé-
thodes d'action qu’il préconisait. Mais cela est sans doute aussi lié a une conver-
gence d'intéréts divers qui ont trouvé avantage a ces formes d'action: d'impor-
tants secteurs des classes possédantes indiennes, des petits producteurs
indépendants et une fraction éclairée des dirigeants britanniques ont pu voir dans
ce recours a la non violence un moyen d'éviter une remise en cause radicale de la
société et de maintenir des liens entre le Royaume-Uni et sa colonie.

02_02 Gandhi et I'organisation sociale
Les intouchables

En Occident —mais pas en Inde, on le verra—, on attribue a Gandhi le mérite d'avoir
libéré les intouchables de leur statut. De fait, il a toujours considéré I'intouchabi-
lité comme une perversion de |'hindouisme et s’est prononcé clairement pour sa
suppression. Avant méme d’entrer en politique, son souci des intouchables appa-
rait dans la gestion de son ashram en Afrique du Sud: il refuse de faire appel a des
intouchables pour nettoyer les latrines, il s'impose et il impose a sa femme et a
tous les membres de I'ashram ces taches réputées ignobles et par [a méme réser-
vées aux intouchables.

Dans de nombreux articles et discours, dans les années 20, il prend position
en faveur des intouchables et déclare que s'il devait renaitre, il voudrait «renaitre
parmi les intouchables afin de partager leurs peines, leurs souffrances, leurs af-
fronts pour mieux les tirer de leur condition misérable ». Il soutient des satyagra-
ha d'intouchables qui luttent pour I'ouverture aux intouchables de temples qui leur
sont interdits —méme les routes conduisant a ces temples.

Pourtant Gandhi s’oppose avec la derniere énergie a Ambedkar, leader des in-
touchables qui se bat pour constituer un mouvement autonome des intouchables
et qui rejette la société de castes, un des fondements de I'hindouisme. Ambedkar
finira d'ailleurs par se convertir au bouddhisme en appelant les intouchables a le
suivre. Intouchable lui-méme, il est un militant de la cause des intouchables, jouis-
sant parmi eux d'un immense prestige ; c'est en méme temps un anthropologue qui
a fréquenté les universités a New York et Londres, il a soutenu une thése sur les
castes en Inde. Il a participé aux négociations avec les autorités coloniales et a la
conférence de la table ronde a Londres en 1930 et en 1931. En 1932, il approuve le

12

02 AU DELA DU MYTHE



choix des Britanniques de mettre en place un collége électoral séparé pour les in-
touchables qui disposeront ainsi de sieges réservés dans les assemblées régionales.

Mais c’est inacceptable pour Gandhi qui débute alors une gréve de la faim
jusqu’a la mort pour s'opposer a cette mesure. Gandhi accepte le vote séparé des
musulmans instauré en 1919, mais il refuse celui des intouchables, car cela abou-
tirait a briser I'unité de la communauté hindoue a laquelle il est attaché: «les in-
touchables font partie d'une famille indivisible ». Il va méme jusqu'a déclarer: «Les
intouchables ne se rendent pas compte qu’un électorat séparé créera des divisions
parmi les hindous de telle sorte que cela conduira au bain de sang. Des voyous in-
touchables feront cause commune avec des voyous musulmans et tueront des hin-
dous de caste. Les Britanniques n’ont-ils pas songé a tout cela ? Je pense que si.»

Plus fondamentalement, Gandhi ne remet pas en cause la société de castes.
Ou plutét, il s'oppose a la division de la société en 4 000 castes (jati), mais la struc-
turation selon les 4 varna qui sous- tendent pourtant les castes (Brahmanes, guer-
riers, marchands, serviteurs). G. reprend a son compte la logique organiciste et
hiérarchique de la société affirmée dans le Rig Veda (partie la plus ancienne du
Veda écrite vers 2000 av. J.-C.) qui dans un mythe célébre décrit la naissance de
la société par démembrement de I'homme primordial: « Sa bouche devint le brah-
mane/ Le guerrier devint le produit de ses bras/ Ses mains furent I'artisan/ De ses
pieds naquirent le serviteur.» Mais G. met I'accent sur I’'harmonie qui résulte de la
complémentarité entre les différentes fonctions en déniant le caractére hiérar-
chique de cette vision. A ses yeux, cette société harmonieuse ou chacun doit se
conformer aux normes du groupe auquel il appartient, est a I'opposé des tares de
la société occidentale rongée par l'individualisme, la compétition, la concurrence,
I'appat du gain.

Face au chantage exercé par Gandhi, Ambedkar et les Anglais sont contraints
de renoncer au vote séparé des intouchables. Ceci explique que Gandhi soit hon-
ni par les intouchables aujourd’hui. Un compromis entre Gandhi, les Anglais et
Ambedkar aboutit au pacte de Poona. Celui-ci établit un systéme de siéges réser-
vés et de primaire: dans 148 circonscriptions ou les intouchable sont les plus nom-
breux, des primaires leur permettent d’élire 4 candidats intouchables, puis dans
un 2e tour, 'ensemble des électeurs de la circonscription élit le député. Ce sys-
téme conduit donc a faire élire parmi les intouchables celui qui recueille le soutien
de la majorité des Indiens, cela revient a dire le soutien du parti du Congres, lui-
méme dominé par les castes supérieures. Jaffrelot: « La menace d’une politisation
des intouchables au moyen d'un électorat séparé est désamorcée.» Gandhi a em-
péché qu'ils se constituent en force politique autonome.

Pourtant, Gandhi place désormais la question de l'intouchabilité au cceur de
ses préoccupations. Il soutient la création par G.D. Birla, le grand capitaliste in-
dien, d'une All India Untouchability League. Il lance une Untouchability Abolitioin
Week, crée un journal hebdomadaire, Harijan («enfants de Dieu», terme rejeté par
Ambedkar car il garde une connotation péjorative, il lui préfére le terme de da-
lit=opprimé).

G. montre une grande modération pour ne pas heurter les hautes castes et le
Congres: par exemple, en 1931, il persuade un proche d’Ambedkar de renoncer
a une gréve de la faim pour obtenir I'accés des intouchables a un temple de Co-
chin (Kerala) ; il négocie un compromis avec les brahmanes, acceptant une ouver-
ture alternée du temple aux hautes castes et aux intouchables et méme que le
temple soit purifié aprés le passage des intouchables ; malgré tout, le temple res-
tera fermé aux intouchables, mais G. renonce a faire une greve de la faim, malgré
ses engagements antérieurs. |'Untouchability League reste dominée par les hautes
castes car Gandhi souhaite en faire «une organisation de pécheurs pénitents»,
malgré Ambedkar qui veut faire figurer une majorité d'intouchables parmi ses or-
ganes dirigeants. Ambedkar demande, sans étre entendu, que la Ligue milite pour
I'abolition du systéme des castes et pour les repas inter-castes. Il s'oppose alors a
Gandhi qui avait déclaré: «Je ne considére pas qu'il soit indispensable a I'esprit
démocratique de boire ensemble, de partager un repas et de s’unir par le mariage.
Je n'envisage pas une universalité de moeurs et de coutumes sous le plus démo-
cratique des gouvernements. Nous devons chercher |'union dans la diversité...»

13

02 AU DELA DU MYTHE



Ambedkar démissionne peu aprés, suivi par tous les représentants intouchables
de |'organisation. «La ligue, rebaptisée Association des serviteurs des Harijans,
centra ses activités —grace aux fonds procurés par G.D.Birla- sur |'assistance aux
intouchables dans une perspective paternaliste: il s'agissait a la fois de les aider a
s'élever, en termes d’'éducation notamment, tout en favorisant un changement de
mentalité parmi les hautes castes. » (Jaffrelot)

La critique de la civilisation moderne

Gandhi est un opposant décidé a la civilisation moderne. C’est pour lui le mal ab-
solu, plus que la colonisation anglaise. Si I'indépendance devait permettre d'ac-
climater en Inde la civilisation industrielle, ce serait pour lui une catastrophe.

Le principal reproche qu'il adresse a la civilisation moderne, c’'est d'avoir fait
triompher le matérialisme au détriment de la spiritualité. Il oppose le véritable pro-
gres, le progres moral, au progres économique. « La civilisation, au sens réel du
terme, ne consiste pas dans la multiplication, mais dans la réduction délibérée et
volontaire des désirs». Il affirme dans Hind Swaraj: « Le gouvernement britannique
en Inde représente une lutte entre la Civilisation Moderne qui est le Royaume de
Satan et la Civilisation Ancienne qui est le Royaume de Dieu. L'une sert le Dieu de
la Guerre, |'autre le Dieu de I'’Amour. »

Il condamne l'industrialisme qui repose sur les machines. La machine accroit
les inégalités en permettant |'exploitation des masses. Elle affaiblit les peuples et
amoindrit 'homme par la spécialisation. Elle réduit au chdmage des masses de
travailleurs. L'industrialisme a détruit la civilisation européenne et est a I'origine
de I'impérialisme. C'est Manchester qui a provoqué la quasi-disparition de |'arti-
sanat indien. L'Inde ne doit pas suivre la voie de l'industrialisation.

Face a l'industrie mécanisée, Gandhi défend |'artisanat indien. Il se fait le pro-
moteur infatigable du rouet pour la fabrication des fils de coton et du tissu tissé a
la main (le khadi). Il a mis en place un programme d’encouragement de |'artisanat
qui en 1941-1942, encadre 325000 fileurs au rouet et 25000 tisserands ; cela ne
représente qu’une infime fraction de la consommation du pays (quelques %), mais
fournit des revenus complémentaires aux foyers paysans impliqués (10% de leurs
revenus en 1930). Lui-méme s'impose et tente d'imposer aux membres du Congrés
de consacrer du temps tous les jours au maniement du rouet. Cette promotion du
travail textile artisanal obéit a différents objectifs:

—politique: assurer I'indépendance économique de I'Inde d’ou les campagnes
de boycott des tissus importés d'Angleterre,

—moral: Gandhi affirme la valeur morale du travail manuel, ne serait-ce que
parce qu'il permet de combattre |'oisiveté,

—économique: |'artisanat rural permet d’employer une main d'ceuvre paysanne
inactive en dehors des périodes de grands travaux dans les champs.

Il faut cependant nuancer I'opposition de Gandhi aux machines: il pratique la
marche a pied qui lui permet d’entrer en contact avec le monde paysan, dans Hind
Swaraj, il affirme que Dieu a fixé a I'homme des limites naturelles a ses déplace-
ments et que la transgression de ces limites a entrainé toute sorte de maux, néan-
moins il prend fréquemment le train (en 3¢ classe). Surtout, il reconnait que I'Inde
doit importer les produits industriels qu’elle ne peut pas fabriquer elle-méme et
que la grande industrie est nécessaire dans certains secteurs. Il faut noter que cer-
taines machines trouvent grace a ses yeux, par exemple la machine a coudre Sin-
ger. Mais c'est parce que celle-ci, a la différence des autres machines qui ont ori-
gine la concurrence et |'appat du gain, a pour origine I'amour: c’est en effet par
amour de sa femme qu'il voyait accablée par les travaux de couture que Singer a
inventé ladite machine. Ou |'on voit que le calcul économique rationnel n’est pas
au centre des préoccupations de Gandhi.

Projet de société: contre le libéralisme et le marxisme

Il est clair que la philosophie de I'homo economicus, celle de I'individu soucieux de
maximiser ses jouissances est a |'opposé de celle de Gandhi. Elle est profondément

14

02 AU DELA DU MYTHE



immorale a ses yeux. Il n'a pas plus de sympathie pour le marxisme. Il condamne
le bolchevisme qui recourt a la force et Marx pour qui la colonisation anglaise a eu
pour mérite de faire entrer I'Inde dans la modernité en dissolvant la communauté
paysanne traditionnelle, « ces communautés barbares, a demi civilisées». Or le pro-
jet de Gandhi repose au contraire sur le retour a la communauté paysanne.

L'Inde nouvelle

L'Inde nouvelle sera constituée de 700000 villages largement auto suffisants,
tant sur le plan politique que sur le plan économique. Sur le plan politique, chaque
village sera une république ou panchayat ayant les pleins pouvoirs. « Chaque village
doit étre auto suffisant et capable de gérer ses affaires, y compris au point de se dé-
fendre lui-méme contre le monde entier ». Il défend donc un modéle politique tres
décentralisé.

Voici sa description du village idéal: «Un village idéal sera construit de telle ma-
niére qu'il se préte a une hygiene parfaite. Il aura des fermes disposant d'une lumi-
nosité et d'une ventilation suffisantes, construites de matériaux disponibles dans un
rayon de 5 miles. Les fermes auront des cours permettant a leur propriétaire de
planter des [égumes pour leur propre usage et de loger leur bétail. On éliminera la
poussiere, dans la mesure du possible, dans les allées et rues du village. Il aura des
puits correspondant a ses besoins et accessibles a tous. Il aura des lieux de culte
pour tous, un lieu pour les réunions publiques, des communaux pour faire paitre
son troupeau, une coopérative laitiere, des écoles primaires et secondaires dans les-
quelles I"éducation technique occupera une place essentielle, et il aura des pan-
chayats pour régler les différends. Il produira ses propres grains, légumes et fruits,
et son propre khadi.»

Les rapports sociaux a l'intérieur du village seront harmonieux grace au retour
a la tradition. Gandhi reprend a son compte la vision de la communauté villageoise
traditionnelle décrite par les orientalistes occidentaux. Selon eux, celle-ci reposait
sur le systéme jajmani: la terre était la propriété collective du village, son produit
était considéré comme résultant de la coopération entre les castes et chacun rece-
vait une part des terres et des récoltes proportionnelle a sa contribution au travail
de la terre, les artisans villageois, nombreux, recevaient une part de la récolte fixée
par la coutume. La lutte des classes n’a pas sa place dans cette vision idéalisée de
la communauté villageoise.

Gandhi ignore les tensions a l'intérieur du village, la hiérarchie des castes qui
structure les échanges internes, |'oppression exercée par les propriétaires terriens,
la précarité et la misére des paysans sans terre.

Par exemple, au Maharashtra, les Mahars, une caste d'intouchables habitant
dans un hameau séparé du village, sont rémunérés de la fagon suivante pour prix
de leurs services: «La rémunération pour le travail de la journée accompli par toute
la famille consistait a aller mendier les bhakri (restes des repas passés). Le Mahar
chef de famille avait des grelots accrochés a son baton, pour que les gens du vil-
lage qui étaient assis pour le repas du soir puissent se lever et s'écarter des qu'ils
entendaient le Mahar arriver pour mendier. Le Mahar [...] une fois entré dans le vil-
lage [...] rampait comme un escargot. Debout a la porte qu'il avait atteinte, sans ou-
vrir la bouche, il faisait résonner son baton tintinnabulant. Alors on jetait dans sa
couverture des nourritures rancies et rassises » (témoignage tiré des mémoires d'une
femme intouchable). Une quéte humiliante qui illustre les rapports de force a I'inté-
rieur du village, bien loin de la description idyllique des nostalgiques de la tradition.

Une négation de la lutte des classes

L'harmonie sociale reposant sur la complémentarité entre les castes, la lutte des
classes est exclue. Gandhi déclare que «la terre et toute propriété appartient a
celui qui la travaille », mais il s’oppose a la confiscation des terres des grands pro-
priétaires (zamindars) au nom de la non-violence.

Gandhi veut pacifier les relations entre ouvriers et paysans d'un c6té, capita-
listes et propriétaires terriens de |'autre, en amenant ces derniers a changer de

15

02 AU DELA DU MYTHE



mentalité. lls doivent renoncer a leur cupidité et au contraire se considérer comme
les dépositaires (trustees) de leurs biens, des biens qui leur ont été confiés par la
collectivité pour qu'ils les gérent avec le souci du bien commun. Dans une bro-
chure, My theory of trusteeship, il s'adresse a eux: « Mon objectif est d'atteindre
vos coeurs et de vous convertir de maniére a ce que vous déteniez toute votre pro-
priété privée en dépodt et que vous |'utilisiez pour le bien de vos tenanciers... Je
travaille pour la co-opération et la co-ordination du capital et du travail, du pro-
priétaire terrien et du tenancier. »

Ces conceptions sont en accord avec le parti du Congres dominé par les classes
possédantes en symbiose avec les castes supérieures. D'ou la timidité des poli-
tiques agraires mises en ceuvre par le Congrés qui exerce le pouvoir dans les ré-
gions a partir de 1937. D'ou aussi 'hostilité des communistes et des socialistes a
Gandhi.

Gandhi et le Congres se tiennent a I'écart de |'agitation du monde rural qui se
traduit par de multiples conflits. Conclusion de Markovits: «si I'émancipation po-
litique se trouva dissociée de la révolution sociale malgré I'ampleur de la mobili-
sation de masse dans les campagnes, c’est pour |'essentiel parce que cette mobi-
lisation s'était effectuée autour de Gandhi et non de la gauche radicale, et dans
le langage religieux de la culture populaire »

L'ambivalence de Gandhi

En conclusion sur ces différents aspects, on peut souligner I'ambivalence de la pen-
sée et de |'action de Gandhi:

—on peut voir en Gandhi un conservateur attaché a une conception inégalitaire
et organiciste de la société qui trouve ses racines dans |'hindouisme,

—on peut au contraire voir en lui un précurseur de la pensée du développe-
ment alternatif s’appuyant sur une critique de la société moderne développée par
des penseurs occidentaux tels que Ruskin ou Tolstoi si I'on met |'accent sur la
condamnation d'une société reposant sur des besoins croissants, I'affirmation que
seule la réduction des besoins permettra de mettre fin aux tensions et a la guerre,
la promotion de technologies utilisables par tous, sur une petite échelle et com-
patibles avec les besoins de créativité de chacun.

02_02 Des conceptions souvent trés traditionnalistes

Dans bien d'autres domaines Gandhi peut apparaitre comme traditionnalistes, voire
réactionnaire. Un grand nombre de ses admirateurs seraient certainement éton-
nés en découvrant quelques uns des préceptes qui ont guidé ses comportements.

La pauvreté : vivre comme les plus pauvres

Vétu de son khadi blanc, presque nu, Gandhi était percu par la grande masse des
Indiens comme un renoncgant, proche des «sadhu» qui sont des hommes souvent
agés qui décident d'abandonner toute vie sociale, toute richesse pour se consa-
crer entierement a la méditation et a la religion. Il n'est certes pas allé jusqu’a
rompre tout lien avec sa famille et a vivre de la mendicité, mais il s'est attaché a
vivre dans une grande frugalité. Déja en Afrique du Sud il a commencé a diminuer
son train de vie et a imposé a sa femme la vente de ses bijoux. Il a ensuite toujours
vécu dans des ashram oU régnait la plus grande austérité matérielle.

Il ne demande pas a tous de vivre selon ce principe, mais affirme que I'on de-
vrait adapter son mode de vie de telle facon que tous les autres puissent avoir le
méme niveau de vie que soi.

Plusieurs de ses proches ont fait remarquer que le désir de pauvreté de Gand-
hi coGtait cher: il fallait que sa tenue soit toujours blanche, il fallait un service
d’ordre toujours trés strict pour lui permettre de loger dans les quartiers les plus
pauvres ou sa vie était en danger. On peut aussi remarquer qu'il n’a jamais man-
qué d'argent car il était toujours soutenu par de riches amis.

16

02 AU DELA DU MYTHE



Les femmes et la sexualité : la répression des désirs.

Gandhi a affirmé de nombreuses fois qu'il était pour une égalité totale entre les
hommes et les femmes. Ces dernieres «ont le droit de prétendre a la méme indé-
pendance et a la méme liberté que les hommes». Il réclame par exemple une éga-
lité pour la possession de biens propres. On peut constater que beaucoup de
femmes ont joué un réle important dans le mouvement non violent.

Pourtant il a une vision trés traditionnelle du réle des femmes qui sont «la fée
du logis», «gardiennes de tout ce qui est pur et religieux dans la vie», « passives
alors que I'homme est actif». Il proposera que la 1% présidente de la République
indienne soit une jeune femme vierge.

Il a en fait un rapport trés trouble a la sexualité. Trés jeune il avait une sexuali-
té exacerbée ce quine devait pas étre le cas de sa jeune femme Kasturbai qui
semble avoir subi les assauts de son mari.

Gandhi considere que seul I'homme a véritablement des désirs et que ceux-ci
le mettent au niveau des animaux. Il faut donc, d'aprés lui dompter ces désirs pour
avoir plus de force et s'élever a un niveau spirituel. Il fait en 1906 le veeu de bra-
macharya qui exclut tout rapport sexuel avec sa femme et explique qu'il s'agira
d’un combat de toute sa vie. Non seulement il refuse les rapports sexuels et toute
sensualité mais il cherche a lutter contre tout désir méme simplement en pensée:
il dort avec des femmes pour éprouver sa résistance au désir, il jeune pour com-
battre les mauvaises pensées.

Il affirme que «le couple conscient de ses devoirs n'aura jamais de rapports
sexuels pour le seul plaisir charnel, mais uniquement pour répondre au désir d'avoir
un enfant». En conséquence:

—l'idéal est le célibat, le mariage n'est qu'un pis-aller,

—la contraception est inutile,

—|'avortement est un crime,

—I"homosexualité est une perversité contre nature.

L'alimentation: une frugalité obsessionnelle

Ses rapports a l'alimentation sont directement liés a ce combat contre la sexuali-
té. Comme beaucoup d’hindous, il est végétarien en application de I'ahimsa. Il se
pose méme la question par rapport aux végétaux puisqu’on leur héte la vie. Mais
répond qu'il faut bien se nourrir.

Il a fait de nombreuses expériences pour trouver le régime alimentaire idéal.
Finalement il adopte un régime végétalien accompagné de lait de chevre.

Mais ce qui est essentiel pour lui est que I'on ne prenne aucun plaisir a man-
ger. Les plaisirs de la table sont honteux et doivent étre proscrits. Ses repas sont
donc d'une extréme frugalité et la nourriture est réduite au strict nécessaire. Il ban-
nit toute substance qui pourrait exciter les sens: les épices, le thé, |'alcool, le ta-
bac.

La santé et la médecine : la maladie, une punition

L'alimentation fait partie d'un ensemble de comportements qui doivent assurer la
santé. En effet, Gandhi considére que les maladies sont les conséquences d'un re-
lachement moral et donc des écarts faits par le malade (ex: excés de nourriture
provoquant une indigestion, rapports sexuels transmettant des MST, etc). Il ac-
corde donc une grande importance a la propreté et a I’hygiéne qui sont de véri-
tables obsessions. Il prone également une activité physique quotidienne gréace au
travail manuel, la marche a pied. Il a recours a I'argile, aux lavements et affirme
méme qu’un régime sans sel traite les hémorroides et I'asthme. Il rejette aussi bien
les guérisseurs traditionnels que les médecins ayurvédiques et surtout la méde-
cine occidentale. Il leur reproche d’entretenir I'immoralité de leurs patients
puisqu’en les guérissant ils leur permettent de persévérer dans leurs mauvaises
conduites. Les médecins sont |I'objet de sa vindicte car ils choisissent pour la plu-
part ce métier pour gagner beaucoup d'argent et non pour servir. Les médica-

17

02 AU DELA DU MYTHE



ments occidentaux sont a proscrire car ils utilisent de I'alcool, des éléments obte-
nus par vivisection d’animaux. Il s'oppose aux vaccins et en général a la médecine
occidentale (pour son fils, pour sa femme). Mais la encore il reste pragmatique
puisqu'il a accepté de se faire opérer pour une appendicite.

La religion au coeur de la pensée de Gandhi.

On a vu par quelques exemples que ce qui structure la pensée de Gandhi, c’est la
religion. Il s'affirme d'abord comme hindou. Mais il a une conception personnelle
de I'hindouisme ce qui n'est pas exceptionnel dans la mesure ot il n'y a pas d'Eglise
hindoue avec des dogmes et une organisation centralisée mais une multitude d'in-
terprétations, de pratiques différentes selon les régions, les castes, les familles...

Il explique dans son autobiographie qu'il a hésité a se convertir a une autre re-
ligion. Mais il a conclu sa réflexion ainsi: « Premiérement, toutes les religions sont
vraies. Deuxiémement, aucune n'est tout a fait exempte d’erreurs. Troisiemement,
toutes les autres me sont presque aussi chéres que la mienne. Il n'est donc pas
question de me convertir. »

Cette position lui permet a la fois de remettre en cause certains aspects de
I"hindouisme qui lui semblent contraires a la morale comme l'intouchabilité tout
en cherchant a préserver |'unité des Hindous, unité essentielle pour obtenir I'in-
dépendance de l'Inde.

La religion est ce qui guide son action: «la politique coupée de toute religion
n'est qu'une activité parfaitement vile ». Mais en méme temps il fait preuve d'une
grande ouverture vis a vis des autres religions et considere que la religion est une
affaire privée. Il défend I'idée d'un Etat laic séparant religion et Etat: « Ma raison
vient de la religion... Mais c’est |3 une affaire toute personnelle. L'Etat n'a rien a
voir |la dedans. »

C'est ce qui lui permet d'inclure dans son projet politique les autres religions
et en particulier |a religion musulmane. Autant il refusait le collége séparé pour les
intouchables qui signifiait pour lui une division des hindous, autant il I'accepte pour
les musulmans et d'autres minorités. Il considére que ce sont les Anglais qui ont
ravivé les oppositions entre les hindous et les musulmans et que les hindous
doivent faire des concessions aux musulmans qui sont minoritaires. On a vu com-
ment il s’est investi dans la lutte pour le rétablissement du califat, les risques qu'il
a pris avec sa vie pour arréter les tueries anti-musulmanes. Malgré tout il n'a pas
réussi a empécher la montée des hostilités entre les deux communautés.

18

02 AU DELA DU MYTHE



Gandhi un modéle pour le xxr siécle ?

C'est le sous-titre d'un livre récent sur Gandhi écrit par I'universitaire Robert
Deliege qui se montre trés critique sur de nombreux aspects de la personna-
lité et de I'action du Mahatma, mais montre en méme temps que sa pensée a
aujourd’hui une plus grande résonance dans des mouvements qui cherchent
des solutions de dépassement du systéeme capitaliste mondialisé.

Les dirigeants indiens, tout en se réclamant de Gandhi et en faisant le pére
de la nation ont rapidement transformé Gandhi en une icéne inoffensive en
vidant son message de tout contenu particulier. lls sont tous acquis a un dé-
veloppement fondé sur I'industrialisation dans le cadre mondial. On trouve
plutot ses héritiers dans des ONG qui interviennent surtout dans les cam-
pagnes indiennes.

Ce sont surtout les positions de Gandhi sur la non-violence qui ont eu une
influence en dehors de I'Inde dans la deuxiéme moitié du xxe siécle que ce soit
dans le mouvement pour les droits civiques aux Etats-Unis avec Martin Luther
King, ou en partie dans la lutte contre I'apartheid en Afrique du Sud. Certains
dirigeants de luttes anticoloniales se sont également inspirés des méthodes
de Gandhi. A la fin du xx siecle et au début du xxi* des mouvements non-vio-
lents contre des régimes autoritaires (révolutions de couleurs dans les anciens
pays communistes, Birmanie, printemps arabe, etc) ont fait également expli-
citement référence a I'enseignement de Gandhi.

Mais c’est sans doute dans certaines tendances du mouvement écologiste
que I'on retrouve le plus aujourd’hui I'influence de Gandhi qui au dela de I'im-
pression de traditionnalisme a peut-étre pressenti quelques tares fondamen-
tales de notre systéme. Les idées qu'il défendait par rapport a la consomma-
tion, la production et I'organisation sociale trouvent aujourd’hui un écho dans
les mouvements qui prénent I'adoption de technologies douces (small is beau-
tiful, slow is beautiful), la revitalisation des campagnes par une agriculture
paysanne, la relocalisation des productions pour éviter une trop grande cen-
tralisation synonyme de transports polluants, la démocratie participative au
niveau d'unités de vie a taille humaine. Ces mouvements retrouvent aussi une
idée fondamentale de Gandhi en n’attendant pas le grand soir pour trouver
des solutions a nos problémes, mais en liant I'action politique a un change-
ment immédiat de leur mode de vie par la simplicité volontaire, la recherche
d’un épanouissement personnel qui ne passe pas par la consommation mais
par des rapports humains plus riches —moins de biens, plus de liens.

19



	01�Le Mahatma, 
�père de la nation 
�indienne 
	01_01 Les origines, la formation.
	01_02 1915–1935 : la lutte pour l’indépendance, apogée de l’action de Gandhi.
	01_03 1934–1948 : l’Indépendance et la mort de Gandhi

	02 �Au delà du mythe 
	02_01 La non-violence
	02_02 Gandhi et l’organisation sociale

	02_02 Des conceptions souvent très traditionnalistes


