
GANDHI,  
AU-DELÀ DU MYTHE

JEAN-FRANÇOIS PESSIS
& DOMINIQUE PAVY



2

� SOMMAIRE
INTRODUCTION� 3

01  LE MAHATMA, PÈRE DE LA NATION INDIENNE � 4

01_01  Les origines, la formation� 4
01_02  1915–1935  : la lutte pour l’indépendance, apogée de l’action 
de Gandhi� 6
01_03  1934–1948 : l’Indépendance et la mort de Gandhi� 8

02  AU DELÀ DU MYTHE � 11

02_01  La non-violence� 11
02_02  Gandhi et l’organisation sociale� 12
02_02  Des conceptions souvent très traditionnalistes� 16

CONCLUSION� 19



3

Mohandas Karamchand Gandhi (1869-1948) est un personnage historique qui 
a joué un rôle primordial dans la lutte de l’Inde pour son indépendance, mais 
c’est aussi un véritable mythe. Dans un sondage réalisé aux États-Unis sur les 
personnalités qui ont marqué le xxe siècle, il était classé deuxième après Al-
bert Einstein. Pour le plus grand nombre, il apparait comme un saint, une vé-
ritable icône qui fait l’unanimité. Le « Mahatma », la grande âme, est devenu 
un personnage légendaire auquel on attribue un peu toutes les qualités d’un 
Christ du xxe siècle. Mais en même temps, peu de gens connaissent vraiment 
son histoire et ont lu ses écrits. Encore moins nombreux sont ceux qui suivent 
la voie qu’il a tracée et il n’y a guère de courant de pensée que l’on pourrait 
nommer de « gandhisme ». C’est d’ailleurs ce que souhaitait Gandhi lui-même 
qui rejetait tout culte de sa personne et ne se considérait pas comme le fon-
dateur d’un courant religieux ou philosophique.

Il est d’ailleurs très difficile de cerner ce que peut être la pensée de Gand-
hi et ce pour plusieurs raisons : 

– il a vécu 78 ans et au cours de cette longue vie, ses idées ont évolué, 
– ses œuvres complètes, qui ont été éditées en Inde, composent une cen-

taine de volumes et on peut dénombrer environ 500 biographies, la plupart 
en anglais. Il s’agit souvent d’écrits hagiographiques qui ne sont pas toujours 
très fiables, 

– enfin Gandhi n’était pas un théoricien et ses écrits sont surtout des lettres, 
des articles de journaux, écrits de circonstances liés à l’actualité. Ils sont très 
répétitifs et comportent de nombreuses contradictions liées au pragmatisme 
de Gandhi qui s’adapte souvent à la situation.

De la biographie écrite par Romain Rolland en 1923, au film à gros bud-
get d’Attenborough sorti en 1982, c’est une image un peu lisse et mythique 
qui a été popularisée. Ce que nous souhaiterions dans cet exposé c’est mon-
trer que derrière le mythe nous pouvons trouver une personnalité complexe 
et déroutante mais aussi plus riche et plus humaine que celle qui est commu-
nément véhiculée. Dans un premier temps nous rappellerons les grandes 
étapes de la vie de Gandhi au cours desquelles s’est formée une véritable lé-
gende. Ensuite nous aborderons quelques-uns des grands problèmes qui 
peuvent remettre en cause cette image légendaire et nous permettrons de 
mieux cerner le Gandhi historique. 



4

01� LE MAHATMA, PÈRE DE LA NATION INDIENNE

01� LE MAHATMA,  
� PÈRE DE LA NATION  
� INDIENNE 
01_01  Les origines, la formation

Les premières années (1869–1892)

1869 : Naissance à Porbandar dans le Gujarat, capitale d’un micro-état princier ; 
son père est le Premier ministre du maharadjah local. Famille aisée sans être riche. 
De confession hindoue, elle appartient à la varna des marchands (les 4 000 castes 
sont réparties entre 4 varnas hiérarchisées, les 3 premières forment une noblesse, 
celle des deux fois nés : prêtres = brahmanes, guerriers, marchands ; les serviteurs, 
beaucoup plus nombreux, forment une plèbe, mais ils sont supérieurs aux intou-
chables). Les Gandhi appartiennent donc à l’élite. La mère de G. est influencée par 
le jaïnisme, une secte qui prône l’ascétisme et le strict respect de l’ahimsa (respect 
absolu de toute forme vivante)

1882 : À 13 ans, il est marié à Kasturbai, 13 ans aussi. Elle restera illettrée toute sa vie. 
Il impose alors à sa jeune épouse ses appétits sexuels qui semblent plutôt frénétiques.

1885 : Son père meurt. Gandhi éprouve un sentiment de culpabilité parce qu’il ne 
se trouve pas auprès de lui au moment de sa mort, son désir pour sa jeune épouse 
l’a amené à s’absenter au moment fatal.

1888 : Ayant achevé ses études secondaires. il viole les interdits de sa caste en par-
tant en Angleterre pour faire des études de droit. Il promet néanmoins à sa mère 
de ne pas toucher à l’alcool, à la viande et aux femmes. À Londres, il mène d’abord 
la vie luxueuse d’un étudiant indien qui s’occidentalise au contact de la bonne so-
ciété britannique. Mais sa fréquentation de cercles végétariens et de théosophes 
ainsi que sa découverte des textes fondamentaux de l’hindouisme l’amènent à 
prendre conscience de son identité indienne et hindoue. Il devient végétarien et 
profondément religieux. Rentré en Inde en 1892, il ne trouve pas à s’employer 
comme avocat.

L’Afrique du Sud : les premières années (1893–1906)

1893 : Il accepte un emploi d’avocat au service de commerçants musulmans du 
Gujarat en conflit avec d’autres commerçants musulmans en Afrique du Sud. Une 
semaine après son arrivée en Afrique du Sud, il est expulsé d’un train pour avoir 
voyagé en première classe. Il prend conscience de la situation des Indiens en 
Afrique du Sud, méprisés, humiliés et victimes de discrimination (même la petite 
minorité constituée de commerçants aisés)

1894 : Bien qu’ayant achevé le travail pour lequel il a été embauché, Gandhi reste 
en Afrique du Sud pour y prendre la défense des Indiens. Il y restera 20 ans. Il de-
vient alors « le porte-parole d’une petite élite marchande indienne qui cherche à 
garder ses privilèges pour se distinguer de la masse des coolies qui forment l’es-
sentiel de la communauté indienne d’Afrique du Sud » (Markovits). Tout en me-
nant la vie d’un riche avocat à succès, il fonde le Congrès indien du Natal. Il ob-
tient le droit pour les Indiens de voyager en première classe, il mène campagne 
– sans succès – pour que la province du Natal ne retire pas leur droit de vote aux 
Indiens aisés qui en bénéficiaient.

1896-97 : Court voyage en Inde où l’écho de son action en Afrique du Sud lui confère 
un certain prestige. Il rencontre les dirigeants du Congrès, Tilak et surtout Gokhale, 
un modéré, qu’il admire. Il est victime d’une tentative de lynchage par des colons 



5

01� LE MAHATMA, PÈRE DE LA NATION INDIENNE

blancs à Durban en sortant du bateau qui le ramène d’Inde. Il effectuera d’autres 
courts séjours en Inde, ce qui lui permet de garder le contact avec son pays.

1901 : Il rachète un vaste terrain près de Phœnix, à quelques kilomètres de Dur-
ban et fonde une première communauté (ashram). Tous les rédacteurs de Indian 
Opinion participent aux travaux agricoles et reçoivent le même salaire sans dis-
tinction de métier, de nationalité ou de couleur de peau. Il commence la pratique 
du jeune, cesse de consommer du lait, il se nourrit de fruits secs, de dattes et de 
noix, il coupe ses cheveux lui-même et nettoie ses latrines – travail traditionnelle-
ment réservé aux intouchables. Il incite sa femme et ses amis à faire de même. Il 
renonce aux médicaments pour lui et sa famille à qui il impose ce choix. En fon-
dant ce premier ashram, Gandhi renonce à la vie familiale, comme il avait renon-
cé à la caste en partant en Angleterre.

1904 : Il fait vœu de brahmacharya : non seulement de chasteté, mais aussi d’au-
torégulation de sa nourriture, de ses émotions et de son langage. Derrière ce vœu, 
il y a la volonté de se libérer de tout lien avec l’argent, la douleur, le plaisir et les 
biens naturels, afin de consacrer toute son énergie à la cause à laquelle il s’est 
voué. Il se rend en Angleterre pour plaider la cause des Indiens sud-africains.

1907-1914 : un leader de masse

Le gouvernement du Transvaal impose aux Indiens un sévère contrôle administra-
tif et policier : ils doivent se faire enregistrer à partir de l’âge de 8 ans et fournir 
leurs empreintes digitales. Une seconde loi établit que seuls les mariages chré-
tiens sont valables ; les mariages des hindous, musulmans et parsis sont annulés 
du jour au lendemain, et les enfants qui en sont issus déclarés illégitimes. Une loi 
impose aux travailleurs sous contrat qui veulent rester en Inde le paiement d’une 
lourde contribution.

C’est au cours de cette période que Gandhi élabore une théorie et une mé-
thode de lutte qu’il baptise satyagraha, ou « force de la vérité » – résistance pas-
sive ou désobéissance civile. Il incite les Indiens à refuser de s’enregistrer, ou, pour 
ceux qui l’ont fait à brûler leur livret d’enregistrement.

Pour provoquer les autorités, il incite les femmes à passer la frontière entre le 
Natal et le Transvaal sans certificat. Il organise lui-même, en 1913, une marche de 
plus de 2 000 mineurs grévistes qui passent du Tansvaal au Natal. Les arrestations, 
dont celle de Gandhi lui-même, donnent de l’ampleur au mouvement : 50 000 In-
diens sont en grève, des milliers sont emprisonnés. Les employés blancs des che-
mins de fer entrent à leur tour en grève. Gandhi est donc devenu un leader popu-
laire à la tête d’un ample mouvement de masse mobilisant dans la rue des milliers 
d’Indiens, et non plus, comme dans la période précédente, un notable légaliste 
animant des campagnes de presse ou des recours devant les tribunaux. Cepen-
dant,Gandhi ne s’intéresse guère au sort des Noirs en Afrique du Sud.

Son action aboutit à des résultats mitigés : il est libéré de prison et entame avec 
les autorités des négociations qui aboutissent à un compromis : les mariages non 
chrétiens sont légalisés et la contribution imposée aux travailleurs sous contrat est 
allégée. Mais l’enregistrement des Indiens n’est pas supprimé. Gandhi, soucieux 
de ne pas humilier l’adversaire met cependant fin au mouvement.

1909 : Gandhi écrit Hind Swaraj (Indian Home Rule), son seul texte théorique (ses 
œuvres comptent plus de 50 000 pages). Il s’agit d’un réquisitoire très sévère contre 
la civilisation moderne, irréligieuse et purement matérielle

Gandhi abandonne en 1912 le port des vêtements européens. L’approfondis-
sement de sa vocation de sadhu (renonçant) accompagne son engagement crois-
sant au service de la communauté indienne.

Tout au long de sa vie, il renforce le lien entre son activisme militant et son re-
noncement aux jouissances de l’existence.

Il reste loyal à l’égard de l’Empire britannique. En 1899, durant la guerre des 
Boers, il organise un corps de brancardiers et d’infirmiers indiens, lui-même s’en-



6

01� LE MAHATMA, PÈRE DE LA NATION INDIENNE

gage comme brancardier volontaire. De même en 1906, il s’engage à nouveau 
comme brancardier lors de la grande révolte des Zoulous, et encore en 1914 où il 
proclame sa loyauté à l’égard de l’Empire. En 1918 encore, il organise une cam-
pagne de recrutement pour l’armée britannique.

01_02  1915–1935 : la lutte pour l’indépendance, apogée de l’action de Gandhi

À son retour d’Afrique du Sud, Gandhi arrive en Inde précédé par sa réputation 
pour son action non- violente. Il ne se lance pas tout de suite dans l’action poli-
tique : 

– il est toujours attaché par sa loyauté vis-à-vis du Royaume-Uni en guerre et il 
essaie même, sans grand succès, de recruter ses compatriotes pour participer à la 
guerre au côté des britanniques, 

– il ne veut pas être tout de suite mêlé aux affrontements internes du Congrès 
et se sentir ligoté par le parti,

– il veut d’abord créer un nouvel ashram, former des satyagrahi et parcourir 
l’Inde dans de nombreux voyages au cours desquels il répand les idées d’Hind 
Swaraj en mettant l’accent sur ses idées réformatrices, l’exaltation de la civilisation 
indienne en opposition à celle de la Grande Bretagne et la non-violence.

Premières luttes sociales (1917–1919)

Les premières actions qu’il engage concernent d’abord des luttes sociales – pay-
sans cultivant l’indigo, ouvriers des filatures d’Ahmedabad, paysans à qui on re-
fuse une remise d’impôt suite à de mauvaises récoltes. Il impressionne beaucoup 
les indiens pauvres, car contrairement aux autres dirigeants, il vient sur place pour 
faire des enquêtes et vit comme les paysans, il entraîne des satyagrahi issus de la 
bourgeoisie qui découvrent la misère paysanne, il impose ses méthodes non-vio-
lentes (pétitions, articles dans les journaux, grève, manifestations pacifiques). Peu 
à peu, en prenant de l’extension, la lutte devient une lutte contre les autorités an-
glaises et elle permet aux paysans de découvrir qu’ils détiennent une puissance, 
même s’ils n’obtiennent que des victoires partielles.

Premières luttes pour l’Indépendance (1919–1929)

À partir de 1919, la guerre est enfin terminée, l’autorité de Gandhi commence à 
être reconnue – c’est à ce moment que le poète Tagore l’appelle le «  Mahatma » –, 
le loyalisme de Gandhi vis-à-vis de la Grande Bretagne est mis à mal par la poli-
tique contradictoire des dirigeants britanniques. Ils annoncent des réformes que 
Gandhi approuve car elles créent une participation des Indiens à la direction de 
l’état, mais en même temps ils prolongent pour les Indiens l’état d’exception de 
la guerre en les privant de libertés fondamentales. 

Gandhi lance alors son premier mouvement de désobéissance civile contre le 
Royaume-Uni : il réunit dans son Ashram une cinquantaine de Satyagrahi qui s’en-
gagent à ne pas obéir aux lois qui « portent atteinte aux principes de liberté et 
de justice et détruisent les droits élémentaires des individus ». Ce serment est dif-
fusé largement dans la presse et des meetings monstres sont organisés. Une jour-
née de « grève générale, d’humiliation de prière et de jeune » est organisée («  har-
tal »). C’est un succès, mais des violences se développent dans de nombreuses 
villes (brutalités policières, pillages, incendies de bâtiments officiels) et surtout, 
le 13 avril dans la ville d’Amritsar, le général Dyer chargé de la répression fait ti-
rer sur la foule désarmée tuant 400 personnes. Gandhi décide alors la suspension 
du mouvement et appelle les satyagrahi à aider le gouvernement « à restaurer 
l’ordre et réprimer l’anarchie par tous les moyens ». Les autorités ne lui en sont 
guère reconnaissantes et en profitent au contraire pour recourir à une répression 
très sévère : emprisonnements, condamnations à mort, Indiens fouettés publique-
ment, brimades (obligation de ramper dans une rue où une Anglaise a été mo-
lestée).



7

01� LE MAHATMA, PÈRE DE LA NATION INDIENNE

La lutte pour le Califat et la non-coopération

Le traité de Sèvres démembre l’empire Ottoman et Mustapha Kemal abolit de fait 
le Califat musulman. Un mouvement pour le Califat se développe en particulier en 
Inde et Gandhi se saisit de ce problème pour réaliser l’union dans la lutte entre 
hindous et musulmans. Il soutient la revendication des musulmans et préside même 
la Conférence panindienne pour le Califat où il propose le boycott total du gou-
vernement anglais. C’est le début de ce qu’il appelle la non- coopération.

Il met au point un plan d’action : 
– abandon de tous les titres et postes honorifiques, 
– boycott des élections aux conseils législatifs, 
– boycott des écoles gouvernementales et des tribunaux, 
– boycott des boissons alcoolisées, des tissus anglais remplacés par le Khadi 

(tissu de coton filé au rouet et tissé à la main). 
Malgré l’hostilité des dirigeants historiques du Congrès, Gandhi réussit à faire 

adopter ce programme de non-coopération. Il réorganise le Congrès en une struc-
ture moderne avec un parlement, un comité exécutif, des comités locaux. Dans 
les réunions, l’hindi remplace l’anglais et de nombreux militants adoptent une te-
nue indienne (dhoti et Gandhi-topi, le bonnet de police qu’avait utilisé Gandhi). 

1921 est une année d’euphorie pour les militants qui s’engagent à filer plu-
sieurs heures par jour, le mouvement de non-coopération s’étend à toute l’Inde et 
Gandhi commence des autodafés de tissus anglais qui ont une double fonction à 
la fois économique (ruiner le commerce britannique) et symbolique (purification 
des méfaits de la civilisation occidentale). 

Malgré son ampleur, le mouvement n’aboutit pas à des concessions de la part 
des britanniques et des violences se multiplient (inter-communautaires, contre les 
partisans de Gandhi, contre des policiers). Gandhi fait une grève de la faim contre 
ces violences mais finit par suspendre le mouvement en février 1922 après le mas-
sacre de 22 policiers à Chauri Chaura.

Cette fois encore, les Anglais répondent par la répression et Gandhi est arrê-
té, condamné à six ans de prison. Il est libéré au bout de deux ans car les Anglais 
ont peur qu’il meurt en prison au cours d’une crise d’appendicite. Il se consacre 
alors à sa campagne pour le rouet et parcourt de nouveau l’Inde, accueilli par des 
foules qui veulent le voir, l’entendre, le toucher.

La marche du sel, apogée du mouvement de désobéissance civile (1927–1934)

Le vice-roi crée une commission pour étudier une réforme constitutionnelle, mais 
aucun Indien n’est membre de cette commission. Tous les partis décident le boy-
cott de cette commission Simon. Un hartal national est décidé pour l’arrivée de la 
commission en Inde et des manifestations sont organisées à chacun de ses pas-
sages.

Le Congrès annonce que si le 1er janvier 1930 le statut de dominion n’est pas 
accordé, il lancera une campagne de non-coopération jusqu’à l’indépendance com-
plète et charge Gandhi d’organiser cette campagne. Celui-ci axe la campagne sur 
le non respect de la loi de monopole sur le sel qui interdisait aux Indiens de fabri-
quer, vendre, transporter, détenir du sel en dehors de celui vendu par les Anglais 
et lourdement taxé. Gandhi prévient le vice-roi et la presse indienne et internatio-
nale et le 12 mars 1930, il part de son ashram de Sabarmati avec 79 volontaires 
pour une marche de 300 km jusqu’à Dandi au bord de la mer. Son groupe est re-
joint progressivement par des milliers de manifestants qui l’accompagnent jusqu’au 
6 avril. Après un bain de purification et des chants de prières, il ramasse une poi-
gnée de sel et lance ainsi un grand mouvement de désobéissance civile qui a un 
écho international. Les Indiens par milliers enfreignent la loi de monopole sur le 
sel, des raids contre les dépôts de sel et les salines sont organisés par des groupes 
non violents, le mouvement de non coopération reprend les mêmes formes qu’en 
1921.

La répression est féroce : amendes, confiscations de biens des satyagrahis, 
100 000 arrestations dont la plupart des dirigeants du Congrès, y compris Gand-



8

01� LE MAHATMA, PÈRE DE LA NATION INDIENNE

hi, charges de police montée, fusillades, bastonnades. Mais le mouvement dé-
clenche une sympathie internationale et les autorités anglaises sont déconsidé-
rées. 

D’autre part les importations de tissus sont divisées par 3, la vente des ciga-
rettes par 6, la taxe sur les alcools par 3, les impôts et fermages rentrent mal. Gand-
hi et les membres du Comité exécutif sont alors libérés sans condition et les dé-
crets interdisant le Congrès sont annulés. Un pacte est signé entre le vice-roi et 
Gandhi en mars 1931.

C’est une victoire mais les résultats concrets sont faibles. Certes Gandhi parti-
cipera à la 2e conférence de la table ronde qui doit se tenir à Londres avec tous 
les partis indiens mais le monopole du sel reste en vigueur sauf pour les habitants 
les plus pauvre des régions côtières, aucune enquête sur les agissements de la po-
lice n’est diligentée, les amendes payées restent acquises, l’amnistie et la liberté 
ne concerne pas les prisonniers coupables de violences ni les soldats et policiers 
convaincus de refus d’obéissance.

Gandhi participe à la Conférence de la table ronde à Londres qui n’apporte 
rien en dehors des rencontres avec des personnalités et les ouvriers et ouvrières 
du textile. À son retour en Inde, Gandhi est de nouveau arrêté avec plusieurs di-
rigeants du Congrès. Des biens des satyagrahis sont saisis et vendus, la presse est 
muselée.

C’est de sa prison que Gandhi va engager un nouveau combat : la lutte contre 
l’intouchabilité dont nous parlerons dans la seconde partie de l’exposé car elle a 
divisé les nationalistes indiens et continue aujourd’hui à faire problème.

01_03  1934–1948 : l’Indépendance et la mort de Gandhi

Gandhi en retrait de la vie politique (1933–1939)

En 1933–34, Gandhi semble se détourner de la vie politique. En mai 33, il mène 
un jeune de 3 semaines pour se punir de la souillure provoquée par la visite d’une 
jeune américaine dans sa prison. Les autorités le libèrent aussitôt par crainte qu’il 
ne meure en prison. En 1934, il ne renouvelle pas son adhésion au Congrès. Il passe 
son temps à voyager à pied dans le pays profond, tel un moine mendiant. Il se 
consacre à la propagande pour l’autosuffisance villageoise, la promotion de l’arti-
sanat rural (allumettes, pâte dentifrice, balais, brosses à dents).

Cependant, il conserve une puissante influence sur le Congrès, car ses diri-
geants sont conscients de son immense prestige auprès des grandes masses de 
la population, notamment de la paysannerie. Il joue un rôle crucial dans le main-
tien de l’unité du mouvement nationaliste : depuis les coulisses, manœuvre avec 
succès pour neutraliser la gauche socialisante du Congrès. D’où la participation 
du Congrès aux élections provinciales de 1937. 

En 1939, il obtient la démission Subhas Bose, élu à la présidence du Congrès, 
qui tente de former une coalition de gauche pour s’opposer à la majorité congres-
siste. Markovits voit en lui « un politicien consommé ».

La guerre : retour au premier plan (1939–1945)

Gandhi retrouve une place de premier plan à la direction du Congrès, mais il est 
tiraillé entre des exigences contradictoires.

Il dénonce avec constance la violence et la guerre . En septembre 1939, il s’op-
pose au Congrès. Il préconise uniquement un soutien moral à l’Angleterre, à la dif-
férence de la majorité du Congrès qui cherche à monnayer le soutien de l’Inde à 
l’Angleterre en échange de l’indépendance. Il va même s’adresser à Hitler dans 
une lettre qui se termine par : « Je vous demande donc au nom de l’humanité de 
cesser la guerre » et la formule de politesse : « Je demeure votre ami sincère ».

En même temps jusqu’en 1942, il veut éviter de gêner l’effort de guerre an-
glais. Lorsque le Congrès, après l’échec de sa proposition de collaboration, lui 
confie le soin en mars 1940 de mener une campagne de désobéissance civile, 
Gandhi repousse un satyagraha de masse, il appelle uniquement à des actions in-



9

01� LE MAHATMA, PÈRE DE LA NATION INDIENNE

dividuelles. Celle-ci prennent la forme du refus de coopération avec les autorités 
par des notables indiens nommément désignés par Gandhi. Près de 3 000 d’entre 
eux sont alors emprisonnés.

Cependant à partir du printemps 1942, Gandhi s’engage résolument dans la 
lutte pour l’indépendance immédiate. Il veut profiter de l’affaiblissement britan-
nique provoqué par les victoires japonaises. L’intransigeance de Churchill qui s’ap-
puie sur la Ligue musulmane contribue à sa radicalisation. Il menace de quitter le 
Congrès et de créer une organisation alternative si le Congrès ne se rallie pas à 
son projet de résolution. Il fait alors preuve d’une détermination exaltée : « La voix 
intérieure me parle et me dit que j’aurai à combattre le monde entier et résisterai 
seul ! Même si l’Inde entière tente de me persuader que j’ai tort, même dans ce 
cas, j’avancerai, pas seulement pour le bien de l’Inde, mais pour le bien du monde 
entier. Je ne peux pas attendre plus longtemps la liberté de l’Inde. Je ne peux pas 
attendre jusqu’à ce que M. Jinnah se convertisse… Si j’attends plus longtemps, 
Dieume punira. C’est le dernier combat de ma vie. » Face au forcing de Gandhi, 
le Congrès cède et adopte une résolution de combat, Quit India.

Dès le lendemain 9 aout 1942, tous les dirigeants du Congrès sont arrêtés, 
Gandhi est assigné à résidence près de Poona. Ces arrestations provoquent des 
réactions spontanées sans plan concerté : fermeture des boutiques, grèves, mani-
festations de rue. Le gouvernement réplique par des fusillades provoquant de 
nombreux morts et blessés. L’état d’urgence et le couvre-feu sont proclamés dans 
de nombreuses villes, le Congrès est dissout, ses biens sont saisis, des arrestations 
de masse se produisent.

Vague de sabotages et de violences, 250 gares de chemin de fer détruites, 500 
postes de police attaqués, nombreux bâtiments gouvernementaux incendiés, des 
fonctionnaires assassinés. Dans au moins cinq occasions, les troupes gouverne-
mentales recourent à l’aviation, des mitrailleuses et des bombardements sont uti-
lisés contre des foules, au total environ 1 000 manifestants sont tués et une soixan-
taine de policiers. On a recourt à des pendaisons publiques. Finalement, on 
dénombre 92 000 arrestations.

Dans quelques régions rurales, le soulèvement prend également un caractère 
massif, mais il est rapidement réprimé. Fin août, les violences sont contenues et à 
la fin de l’année, malgré quelques nouveaux cas de révolte, l’ordre règne. Malgré 
cet échec immédiat, les Britanniques ont compris qu’ils ne pourraient rester en 
Inde par la force.

L’indépendance et la fin de Gandhi

Mai 44 : G. est libéré de prison pour cause de maladie. Le gouvernement anglais 
semble espérer qu’il parviendra à rallier Jinnah à une solution de compromis. Mais 
malgré une visite à Jinnah dès sa sortie de prison et dix-huit jours de négociation, 
Gandhi échoue. Il est prêt à accepter de sérieuses concessions à la Ligue, mais il 
les repousse au lendemain de l’indépendance, ce qui est inacceptable pour Jin-
nah.

Désormais, Gandhi est écarté de la scène politique. Il ne participe pas aux né-
gociations entre le gouvernement anglais, la Ligue musulmane et le Congrès qui 
préparent l’accession à l’indépendance. Il apparaît « plutôt comme un monarque 
constitutionnel, prestigieux mais impuissant, planant au-dessus de la scène » (Ed-
wardes p.248). « Les saints n’ont plus de place quand doivent se dérouler d’âpres 
marchandages entre hommes d’affaires. » (idem) Il revient à son rôle de réforma-
teur de la société indienne. Sa principale préoccupation désormais est de com-
battre la violence.

Il s’entretient avec les principaux acteurs du drame, les dirigeants du Congrès, 
mais aussi Lord Mountbatten qui le reçoit longuement. Il tente de convaincre Jin-
nah d’accepter le poste de Premier ministre de l’Inde unie. « Rien n’y fait. On ne 
l’écoute plus, c’est fini. » (Catherine Clément)

Il semble se résigner progressivement à l’idée que la partition est le seul moyen 
de parvenir à l’indépendance. Malgré tout, le 31 mai 1947, il se prononce encore 
contre la partition dans une réunion de prière : « nous n’accepterons pas le Pakis-



10

01� LE MAHATMA, PÈRE DE LA NATION INDIENNE

tan, même si les musulmans le demandent à la pointe de l’épée ». On a donc soup-
çonné Gandhi de tenir un double discours.

Gandhi devient un véritable pèlerin de la paix. Catherine Clément : « Alors le 
vieil homme se met en route, avec son bâton, et il marche de village en village, 
pour “essuyer les larmes de tous les yeux”. Il a 75 ans, il ressuscite. Il demande 
quotidiennement l’asile dans une maison musulmane, dans une maison hindoue, 
demande qu’un musulman et un hindou s’engagent à protéger chacun l’autre com-
munauté, récite le Coran, la Bible et la Gita. Et il néglige les offenses, les injures, 
les excréments répandus sur sa route, les tessons de verre posés sous ses pieds 
pour le blesser. Il n’en tient pas compte : il marche et il prie, il concilie. »

La proclamation de l’indépendance le 15 août 1947, est pour lui tout autant 
une journée de deuil que de joie. Il ne participe pas aux cérémonies officielles au 
cours desquelles on lui rend hommage et on le qualifie pour la première fois de 
« père de la nation ». Il est alors à Calcutta où il tente de mettre fin aux massacres 
inter-communautaires. Fin août, sa maison est attaquée par des hindouistes qui 
veulent lyncher un dirigeant musulman responsable de massacres qui y a trouvé 
refuge. Gandhi entreprend alors un jeune à mort « jusqu’à ce que Calcutta ait re-
trouvé son bon sens ». Catherine Clément : «  Les premières délégations arrivèrent 
le jour même, décidées une fois encore à “sauver la vie du Mahatma”. Les poli-
ciers, et même les policiers britanniques de Mountbatten, jeûnèrent par sympa-
thie tout en continuant leur service ; les hindous, les musulmans défilèrent, et même 
les tueurs qui vinrent déposer leurs armes en pleurant. ». De fait les massacres s’ar-
rêtèrent pour un temps.

G. s’installe alors à Delhi où les massacres font rage. Là aussi il entreprend des 
jeunes pour rétablir la paix. Mais le 30 janvier 1948, il est assassiné par un hin-
douiste fanatique, Nathuram Godsé.



11

02 � AU DELÀ DU MYTHE

02 � AU DELÀ DU MYTHE 
02_01  La non-violence

C’est ce que l’on retient le plus souvent de l’action et de la pensée de Gandhi 
considéré à tord comme celui qui a érigé la résistance non-violente comme mé-
thode d’action politique. Mais peu de gens savent ce que Gandhi mettait dans ce 
concept.

Tout d’abord il n’est pas ce que l’on pourrait appeler l’inventeur de la non-vio-
lence qui a été souvent appliquée par le mouvement ouvrier en particulier aux 
États-Unis ou en Europe. La désobéissance civile a été théorisée par Thoreau ou 
Tolstoï que Gandhi avait lu et dont il s’est largement inspiré. Mais il en a fait le 
centre de ce qu’on pourrait appeler sa philosophie en la rattachant à sa concep-
tion de la religion et en faisant un élément clef de sa recherche de la vérité. Il re-
jette la notion de résistance passive car pour lui il s’agit d’un combat.

Il emploie trois termes différents :
– ahimsa qui vient du jaïnisme, un courant de l’hindouisme qui refuse de por-

ter atteinte à la vie sous toute ses formes,
– satyagraha : la force de la vérité ou force de l’âme, néologisme créé par Gand-

hi quand il était en Afrique du Sud,
– le mot anglais nonviolence.
Il s’agit pour lui à la fois du but de son action (atteindre un monde débarrassé 

de la violence et où régnera l’amour) et le moyen d’atteindre ce but (opposer la 
force de l’âme à la force brutale et donc vaincre la haine de l’adversaire). Utiliser 
la violence pour obtenir, par exemple, l’indépendance de l’Inde serait inefficace 
étant donné la force militaire du Royaume-Uni ou dangereux puisque pour vaincre 
les Anglais il faudrait une industrie puissante qui se traduirait par une occidentali-
sation de l’Inde et donc le contraire de ce qu’il souhaite pour son pays.

Une conception complexe qui ne va pas sans contradictions

Gandhi reconnait qu’il n’est pas possible de respecter complètement l’ahimsa et 
il dénonce le sectarisme des jaïns : il accepte de tuer des insectes, des serpents, 
des singes qui menacent les récoltes, des chiens enragés. Il justifie même l’eutha-
nasie pour les animaux très malades qui souffrent et ne peuvent être sauvés, il l’en-
visage pour les êtres humains en considérant qu’il s’agit de libérer l’âme d’un corps 
souffrant.

Il relativise l’ahimsa lorsque celle-ci entre en conflit avec d’autres valeurs qui 
lui semblent supérieures :

– si sa fille se faisait violer et qu’il n’avait pas de moyen de la protéger il accep-
terait de la tuer plutôt que de la laisser se déshonorer,

– il dit à son fils qu’il se doit de protéger son père par tous les moyens, il vaut 
mieux recourir à la violence plutôt que d’être lâche si on n’est pas capable de ré-
sister par la non-violence,

– il est normal de collaborer à des actions violentes d’une institution à laquelle 
on appartient dans la mesure où on bénéficie de celle-ci et qu’on doit donc lui être 
loyal. C’est ce qui justifiait sa participation en tant qu’ambulancier à la révolte des 
zoulous, la guerre des Boers ou ses tentatives de recrutement d’Indiens pendant 
la Première Guerre Mondiale.

Une conception sacrificielle qui suppose une certaine indifférence vis-à-vis de la mort

Pour Gandhi, la souffrance et la mort sont purificatrices. Il ne faut pas chercher à 
les éviter puisqu’elles participent à la rédemption du monde. Elles doivent tou-
cher l’adversaire et l’amener à changer d’attitude :

– il a recours à des grèves de la faim pour se purifier, pour expier ses fautes et 
celles des autres, mais aussi comme moyen d’action politique qui peut parfois être 
un véritable chantage,

– il s’oppose à la lutte pour la libération de prisonniers et se réjouit même de 



12

02 � AU DELÀ DU MYTHE

la mort de manifestants disant, quand on l’en informe « ce n’est pas un mauvais 
commencement »,

– aux juifs persécutés par les nazis, il propose le sacrifice : se jeter par milliers 
du haut d’une falaise. Par ailleurs il écrit à Hitler deux lettres qui semblent bien 
naïves dans lesquelles il lui demande d’arrêter la guerre.

Tout ceci ne s’explique que par sa croyance en la réincarnation. Comme pour 
tout hindou, la mort n’est qu’un passage à une autre vie qui sera obligatoirement 
meilleure puisqu’on aura eu une vie exemplaire.

La non-violence confrontée au réel

Nous avons vu dans la première partie de l’exposé que les résultats obtenus par 
l’action non-violente étaient souvent bien limités et que le prix payé par les parti-
cipants était très élevé étant donné la répression sévère qu’ils ont subie.

D’autre part l’action de Gandhi n’a pas empêché la violence au cours de la lutte 
pour l’indépendance : violence contre la police, contre les propriétaires fonciers, 
émeutes au cours du mouvement Quit India et surtout violences inter-communau-
taires, en particulier au moment de la partition. Gandhi a souvent condamné ces 
violences, plusieurs fois il a stoppé des mouvements qui dégénéraient ou mis sa 
vie en jeu par des grèves de la faim pour obtenir un arrêt des violences. Mais il lui 
est aussi arrivé parfois de rester silencieux et même de demander la grâce pour 
certains terroristes.

Malgré tout la lutte de l’Inde a été relativement moins violente que dans la plu-
part des colonies surtout si on tient compte de l’importance de la population. Cela 
est certainement du en partie à l’influence de Gandhi et à l’application des mé-
thodes d’action qu’il préconisait. Mais cela est sans doute aussi lié à une conver-
gence d’intérêts divers qui ont trouvé avantage à ces formes d’action : d’impor-
tants secteurs des classes possédantes indiennes, des petits producteurs 
indépendants et une fraction éclairée des dirigeants britanniques ont pu voir dans 
ce recours à la non violence un moyen d’éviter une remise en cause radicale de la 
société et de maintenir des liens entre le Royaume-Uni et sa colonie.

02_02  Gandhi et l’organisation sociale

Les intouchables

En Occident – mais pas en Inde, on le verra –, on attribue à Gandhi le mérite d’avoir 
libéré les intouchables de leur statut. De fait, il a toujours considéré l’intouchabi-
lité comme une perversion de l’hindouisme et s’est prononcé clairement pour sa 
suppression. Avant même d’entrer en politique, son souci des intouchables appa-
raît dans la gestion de son ashram en Afrique du Sud : il refuse de faire appel à des 
intouchables pour nettoyer les latrines, il s’impose et il impose à sa femme et à 
tous les membres de l’ashram ces tâches réputées ignobles et par là même réser-
vées aux intouchables.

Dans de nombreux articles et discours, dans les années 20, il prend position 
en faveur des intouchables et déclare que s’il devait renaître, il voudrait « renaître 
parmi les intouchables afin de partager leurs peines, leurs souffrances, leurs af-
fronts pour mieux les tirer de leur condition misérable ». Il soutient des satyagra-
ha d’intouchables qui luttent pour l’ouverture aux intouchables de temples qui leur 
sont interdits – même les routes conduisant à ces temples.

Pourtant Gandhi s’oppose avec la dernière énergie à Ambedkar, leader des in-
touchables qui se bat pour constituer un mouvement autonome des intouchables 
et qui rejette la société de castes, un des fondements de l’hindouisme. Ambedkar 
finira d’ailleurs par se convertir au bouddhisme en appelant les intouchables à le 
suivre. Intouchable lui-même, il est un militant de la cause des intouchables, jouis-
sant parmi eux d’un immense prestige ; c’est en même temps un anthropologue qui 
a fréquenté les universités à New York et Londres, il a soutenu une thèse sur les 
castes en Inde. Il a participé aux négociations avec les autorités coloniales et à la 
conférence de la table ronde à Londres en 1930 et en 1931. En 1932, il approuve le 



13

02 � AU DELÀ DU MYTHE

choix des Britanniques de mettre en place un collège électoral séparé pour les in-
touchables qui disposeront ainsi de sièges réservés dans les assemblées régionales.

Mais c’est inacceptable pour Gandhi qui débute alors une grève de la faim 
jusqu’à la mort pour s’opposer à cette mesure. Gandhi accepte le vote séparé des 
musulmans instauré en 1919, mais il refuse celui des intouchables, car cela abou-
tirait à briser l’unité de la communauté hindoue à laquelle il est attaché : « les in-
touchables font partie d’une famille indivisible ». Il va même jusqu’à déclarer : « Les 
intouchables ne se rendent pas compte qu’un électorat séparé créera des divisions 
parmi les hindous de telle sorte que cela conduira au bain de sang. Des voyous in-
touchables feront cause commune avec des voyous musulmans et tueront des hin-
dous de caste. Les Britanniques n’ont-ils pas songé à tout cela ? Je pense que si. »

Plus fondamentalement, Gandhi ne remet pas en cause la société de castes. 
Ou plutôt, il s’oppose à la division de la société en 4 000 castes (jati), mais la struc-
turation selon les 4 varna qui sous- tendent pourtant les castes (Brahmanes, guer-
riers, marchands, serviteurs). G. reprend à son compte la logique organiciste et 
hiérarchique de la société affirmée dans le Rig Veda (partie la plus ancienne du 
Veda écrite vers 2 000 av. J.-C.) qui dans un mythe célèbre décrit la naissance de 
la société par démembrement de l’homme primordial : « Sa bouche devint le brah-
mane/ Le guerrier devint le produit de ses bras/ Ses mains furent l’artisan/ De ses 
pieds naquirent le serviteur. » Mais G. met l’accent sur l’harmonie qui résulte de la 
complémentarité entre les différentes fonctions en déniant le caractère hiérar-
chique de cette vision. A ses yeux, cette société harmonieuse où chacun doit se 
conformer aux normes du groupe auquel il appartient, est à l’opposé des tares de 
la société occidentale rongée par l’individualisme, la compétition, la concurrence, 
l’appât du gain.

Face au chantage exercé par Gandhi, Ambedkar et les Anglais sont contraints 
de renoncer au vote séparé des intouchables. Ceci explique que Gandhi soit hon-
ni par les intouchables aujourd’hui. Un compromis entre Gandhi, les Anglais et 
Ambedkar aboutit au pacte de Poona. Celui-ci établit un système de sièges réser-
vés et de primaire : dans 148 circonscriptions où les intouchable sont les plus nom-
breux, des primaires leur permettent d’élire 4 candidats intouchables, puis dans 
un 2e tour, l’ensemble des électeurs de la circonscription élit le député. Ce sys-
tème conduit donc à faire élire parmi les intouchables celui qui recueille le soutien 
de la majorité des Indiens, cela revient à dire le soutien du parti du Congrès, lui-
même dominé par les castes supérieures. Jaffrelot : « La menace d’une politisation 
des intouchables au moyen d’un électorat séparé est désamorcée. » Gandhi a em-
pêché qu’ils se constituent en force politique autonome.

Pourtant, Gandhi place désormais la question de l’intouchabilité au cœur de 
ses préoccupations. Il soutient la création par G.D. Birla, le grand capitaliste in-
dien, d’une All India Untouchability League. Il lance une Untouchability Abolitioin 
Week, crée un journal hebdomadaire, Harijan (« enfants de Dieu », terme rejeté par 
Ambedkar car il garde une connotation péjorative, il lui préfère le terme de da-
lit = opprimé).

G. montre une grande modération pour ne pas heurter les hautes castes et le 
Congrès : par exemple, en 1931, il persuade un proche d’Ambedkar de renoncer 
à une grève de la faim pour obtenir l’accès des intouchables à un temple de Co-
chin (Kerala) ; il négocie un compromis avec les brahmanes, acceptant une ouver-
ture alternée du temple aux hautes castes et aux intouchables et même que le 
temple soit purifié après le passage des intouchables ; malgré tout, le temple res-
tera fermé aux intouchables, mais G. renonce à faire une grève de la faim, malgré 
ses engagements antérieurs. l’Untouchability League reste dominée par les hautes 
castes car Gandhi souhaite en faire « une organisation de pécheurs pénitents », 
malgré Ambedkar qui veut faire figurer une majorité d’intouchables parmi ses or-
ganes dirigeants. Ambedkar demande, sans être entendu, que la Ligue milite pour 
l’abolition du système des castes et pour les repas inter-castes. Il s’oppose alors à 
Gandhi qui avait déclaré : « Je ne considère pas qu’il soit indispensable à l’esprit 
démocratique de boire ensemble, de partager un repas et de s’unir par le mariage. 
Je n’envisage pas une universalité de mœurs et de coutumes sous le plus démo-
cratique des gouvernements. Nous devons chercher l’union dans la diversité... » 



14

02 � AU DELÀ DU MYTHE

Ambedkar démissionne peu après, suivi par tous les représentants intouchables 
de l’organisation. « La ligue, rebaptisée Association des serviteurs des Harijans, 
centra ses activités – grâce aux fonds procurés par G.D.Birla – sur l’assistance aux 
intouchables dans une perspective paternaliste : il s’agissait à la fois de les aider à 
s’élever, en termes d’éducation notamment, tout en favorisant un changement de 
mentalité parmi les hautes castes. » (Jaffrelot)

La critique de la civilisation moderne

Gandhi est un opposant décidé à la civilisation moderne. C’est pour lui le mal ab-
solu, plus que la colonisation anglaise. Si l’indépendance devait permettre d’ac-
climater en Inde la civilisation industrielle, ce serait pour lui une catastrophe.

Le principal reproche qu’il adresse à la civilisation moderne, c’est d’avoir fait 
triompher le matérialisme au détriment de la spiritualité. Il oppose le véritable pro-
grès, le progrès moral, au progrès économique. « La civilisation, au sens réel du 
terme, ne consiste pas dans la multiplication, mais dans la réduction délibérée et 
volontaire des désirs ». Il affirme dans Hind Swaraj : « Le gouvernement britannique 
en Inde représente une lutte entre la Civilisation Moderne qui est le Royaume de 
Satan et la Civilisation Ancienne qui est le Royaume de Dieu. L’une sert le Dieu de 
la Guerre, l’autre le Dieu de l’Amour. »

Il condamne l’industrialisme qui repose sur les machines. La machine accroît 
les inégalités en permettant l’exploitation des masses. Elle affaiblit les peuples et 
amoindrit l’homme par la spécialisation. Elle réduit au chômage des masses de 
travailleurs. L’industrialisme a détruit la civilisation européenne et est à l’origine 
de l’impérialisme. C’est Manchester qui a provoqué la quasi-disparition de l’arti-
sanat indien. L’Inde ne doit pas suivre la voie de l’industrialisation.

Face à l’industrie mécanisée, Gandhi défend l’artisanat indien. Il se fait le pro-
moteur infatigable du rouet pour la fabrication des fils de coton et du tissu tissé à 
la main (le khadi). Il a mis en place un programme d’encouragement de l’artisanat 
qui en 1941–1942, encadre 325 000 fileurs au rouet et 25 000 tisserands ; cela ne 
représente qu’une infime fraction de la consommation du pays (quelques %), mais 
fournit des revenus complémentaires aux foyers paysans impliqués (10 % de leurs 
revenus en 1930). Lui-même s’impose et tente d’imposer aux membres du Congrès 
de consacrer du temps tous les jours au maniement du rouet. Cette promotion du 
travail textile artisanal obéit à différents objectifs :

– politique : assurer l’indépendance économique de l’Inde d’où les campagnes 
de boycott des tissus importés d’Angleterre,

– moral : Gandhi affirme la valeur morale du travail manuel, ne serait-ce que 
parce qu’il permet de combattre l’oisiveté,

– économique : l’artisanat rural permet d’employer une main d’œuvre paysanne 
inactive en dehors des périodes de grands travaux dans les champs.

Il faut cependant nuancer l’opposition de Gandhi aux machines : il pratique la 
marche à pied qui lui permet d’entrer en contact avec le monde paysan, dans Hind 
Swaraj, il affirme que Dieu a fixé à l’homme des limites naturelles à ses déplace-
ments et que la transgression de ces limites a entraîné toute sorte de maux, néan-
moins il prend fréquemment le train (en 3e classe). Surtout, il reconnaît que l’Inde 
doit importer les produits industriels qu’elle ne peut pas fabriquer elle-même et 
que la grande industrie est nécessaire dans certains secteurs. Il faut noter que cer-
taines machines trouvent grâce à ses yeux, par exemple la machine à coudre Sin-
ger. Mais c’est parce que celle-ci, à la différence des autres machines qui ont ori-
gine la concurrence et l’appât du gain, a pour origine l’amour : c’est en effet par 
amour de sa femme qu’il voyait accablée par les travaux de couture que Singer a 
inventé ladite machine. Où l’on voit que le calcul économique rationnel n’est pas 
au centre des préoccupations de Gandhi.

Projet de société : contre le libéralisme et le marxisme

Il est clair que la philosophie de l’homo economicus, celle de l’individu soucieux de 
maximiser ses jouissances est à l’opposé de celle de Gandhi. Elle est profondément 



15

02 � AU DELÀ DU MYTHE

immorale à ses yeux. Il n’a pas plus de sympathie pour le marxisme. Il condamne 
le bolchevisme qui recourt à la force et Marx pour qui la colonisation anglaise a eu 
pour mérite de faire entrer l’Inde dans la modernité en dissolvant la communauté 
paysanne traditionnelle, « ces communautés barbares, à demi civilisées ». Or le pro-
jet de Gandhi repose au contraire sur le retour à la communauté paysanne.

L’Inde nouvelle

L’Inde nouvelle sera constituée de 700 000 villages largement auto suffisants, 
tant sur le plan politique que sur le plan économique. Sur le plan politique, chaque 
village sera une république ou panchayat ayant les pleins pouvoirs. « Chaque village 
doit être auto suffisant et capable de gérer ses affaires, y compris au point de se dé-
fendre lui-même contre le monde entier ». Il défend donc un modèle politique très 
décentralisé.

Voici sa description du village idéal : « Un village idéal sera construit de telle ma-
nière qu’il se prête à une hygiène parfaite. Il aura des fermes disposant d’une lumi-
nosité et d’une ventilation suffisantes, construites de matériaux disponibles dans un 
rayon de 5 miles. Les fermes auront des cours permettant à leur propriétaire de 
planter des légumes pour leur propre usage et de loger leur bétail. On éliminera la 
poussière, dans la mesure du possible, dans les allées et rues du village. Il aura des 
puits correspondant à ses besoins et accessibles à tous. Il aura des lieux de culte 
pour tous, un lieu pour les réunions publiques, des communaux pour faire paître 
son troupeau, une coopérative laitière, des écoles primaires et secondaires dans les-
quelles l’éducation technique occupera une place essentielle, et il aura des pan-
chayats pour régler les différends. Il produira ses propres grains, légumes et fruits, 
et son propre khadi. »

Les rapports sociaux à l’intérieur du village seront harmonieux grâce au retour 
à la tradition. Gandhi reprend à son compte la vision de la communauté villageoise 
traditionnelle décrite par les orientalistes occidentaux. Selon eux, celle-ci reposait 
sur le système jajmani : la terre était la propriété collective du village, son produit 
était considéré comme résultant de la coopération entre les castes et chacun rece-
vait une part des terres et des récoltes proportionnelle à sa contribution au travail 
de la terre, les artisans villageois, nombreux, recevaient une part de la récolte fixée 
par la coutume. La lutte des classes n’a pas sa place dans cette vision idéalisée de 
la communauté villageoise.

Gandhi ignore les tensions à l’intérieur du village, la hiérarchie des castes qui 
structure les échanges internes, l’oppression exercée par les propriétaires terriens, 
la précarité et la misère des paysans sans terre.

Par exemple, au Maharashtra, les Mahars, une caste d’intouchables habitant 
dans un hameau séparé du village, sont rémunérés de la façon suivante pour prix 
de leurs services : « La rémunération pour le travail de la journée accompli par toute 
la famille consistait à aller mendier les bhakri (restes des repas passés). Le Mahar 
chef de famille avait des grelots accrochés à son bâton, pour que les gens du vil-
lage qui étaient assis pour le repas du soir puissent se lever et s’écarter dès qu’ils 
entendaient le Mahar arriver pour mendier. Le Mahar […] une fois entré dans le vil-
lage [...] rampait comme un escargot. Debout à la porte qu’il avait atteinte, sans ou-
vrir la bouche, il faisait résonner son bâton tintinnabulant. Alors on jetait dans sa 
couverture des nourritures rancies et rassises » (témoignage tiré des mémoires d’une 
femme intouchable). Une quête humiliante qui illustre les rapports de force à l’inté-
rieur du village, bien loin de la description idyllique des nostalgiques de la tradition.

Une négation de la lutte des classes

L’harmonie sociale reposant sur la complémentarité entre les castes, la lutte des 
classes est exclue. Gandhi déclare que « la terre et toute propriété appartient à 
celui qui la travaille », mais il s’oppose à la confiscation des terres des grands pro-
priétaires (zamindars) au nom de la non-violence.

Gandhi veut pacifier les relations entre ouvriers et paysans d’un côté, capita-
listes et propriétaires terriens de l’autre, en amenant ces derniers à changer de 



16

02 � AU DELÀ DU MYTHE

mentalité. Ils doivent renoncer à leur cupidité et au contraire se considérer comme 
les dépositaires (trustees) de leurs biens, des biens qui leur ont été confiés par la 
collectivité pour qu’ils les gèrent avec le souci du bien commun. Dans une bro-
chure, My theory of trusteeship, il s’adresse à eux : « Mon objectif est d’atteindre 
vos cœurs et de vous convertir de manière à ce que vous déteniez toute votre pro-
priété privée en dépôt et que vous l’utilisiez pour le bien de vos tenanciers... Je 
travaille pour la co-opération et la co-ordination du capital et du travail, du pro-
priétaire terrien et du tenancier. »

Ces conceptions sont en accord avec le parti du Congrès dominé par les classes 
possédantes en symbiose avec les castes supérieures. D’où la timidité des poli-
tiques agraires mises en œuvre par le Congrès qui exerce le pouvoir dans les ré-
gions à partir de 1937. D’où aussi l’hostilité des communistes et des socialistes à 
Gandhi.

Gandhi et le Congrès se tiennent à l’écart de l’agitation du monde rural qui se 
traduit par de multiples conflits. Conclusion de Markovits : « si l’émancipation po-
litique se trouva dissociée de la révolution sociale malgré l’ampleur de la mobili-
sation de masse dans les campagnes, c’est pour l’essentiel parce que cette mobi-
lisation s’était effectuée autour de Gandhi et non de la gauche radicale, et dans 
le langage religieux de la culture populaire »

L’ambivalence de Gandhi

En conclusion sur ces différents aspects, on peut souligner l’ambivalence de la pen-
sée et de l’action de Gandhi :

– on peut voir en Gandhi un conservateur attaché à une conception inégalitaire 
et organiciste de la société qui trouve ses racines dans l’hindouisme,

– on peut au contraire voir en lui un précurseur de la pensée du développe-
ment alternatif s’appuyant sur une critique de la société moderne développée par 
des penseurs occidentaux tels que Ruskin ou Tolstoï si l’on met l’accent sur la 
condamnation d’une société reposant sur des besoins croissants, l’affirmation que 
seule la réduction des besoins permettra de mettre fin aux tensions et à la guerre, 
la promotion de technologies utilisables par tous, sur une petite échelle et com-
patibles avec les besoins de créativité de chacun.

02_02  Des conceptions souvent très traditionnalistes

Dans bien d’autres domaines Gandhi peut apparaître comme traditionnalistes, voire 
réactionnaire. Un grand nombre de ses admirateurs seraient certainement éton-
nés en découvrant quelques uns des préceptes qui ont guidé ses comportements.

La pauvreté : vivre comme les plus pauvres

Vêtu de son khadi blanc, presque nu, Gandhi était perçu par la grande masse des 
Indiens comme un renonçant, proche des « sadhu » qui sont des hommes souvent 
âgés qui décident d’abandonner toute vie sociale, toute richesse pour se consa-
crer entièrement à la méditation et à la religion. Il n’est certes pas allé jusqu’à 
rompre tout lien avec sa famille et à vivre de la mendicité, mais il s’est attaché à 
vivre dans une grande frugalité. Déjà en Afrique du Sud il a commencé à diminuer 
son train de vie et a imposé à sa femme la vente de ses bijoux. Il a ensuite toujours 
vécu dans des ashram où régnait la plus grande austérité matérielle.

Il ne demande pas à tous de vivre selon ce principe, mais affirme que l’on de-
vrait adapter son mode de vie de telle façon que tous les autres puissent avoir le 
même niveau de vie que soi.

Plusieurs de ses proches ont fait remarquer que le désir de pauvreté de Gand-
hi coûtait cher : il fallait que sa tenue soit toujours blanche, il fallait un service 
d’ordre toujours très strict pour lui permettre de loger dans les quartiers les plus 
pauvres où sa vie était en danger. On peut aussi remarquer qu’il n’a jamais man-
qué d’argent car il était toujours soutenu par de riches amis.



17

02 � AU DELÀ DU MYTHE

Les femmes et la sexualité : la répression des désirs.

Gandhi a affirmé de nombreuses fois qu’il était pour une égalité totale entre les 
hommes et les femmes. Ces dernières « ont le droit de prétendre à la même indé-
pendance et à la même liberté que les hommes ». Il réclame par exemple une éga-
lité pour la possession de biens propres. On peut constater que beaucoup de 
femmes ont joué un rôle important dans le mouvement non violent.

Pourtant il a une vision très traditionnelle du rôle des femmes qui sont « la fée 
du logis », « gardiennes de tout ce qui est pur et religieux dans la vie », « passives 
alors que l’homme est actif ». Il proposera que la 1ère présidente de la République 
indienne soit une jeune femme vierge.

Il a en fait un rapport très trouble à la sexualité. Très jeune il avait une sexuali-
té exacerbée ce quine devait pas être le cas de sa jeune femme Kasturbai qui 
semble avoir subi les assauts de son mari.

Gandhi considère que seul l’homme a véritablement des désirs et que ceux-ci 
le mettent au niveau des animaux. Il faut donc, d’après lui dompter ces désirs pour 
avoir plus de force et s’élever à un niveau spirituel. Il fait en 1906 le vœu de bra-
macharya qui exclut tout rapport sexuel avec sa femme et explique qu’il s’agira 
d’un combat de toute sa vie. Non seulement il refuse les rapports sexuels et toute 
sensualité mais il cherche à lutter contre tout désir même simplement en pensée : 
il dort avec des femmes pour éprouver sa résistance au désir, il jeune pour com-
battre les mauvaises pensées.

Il affirme que « le couple conscient de ses devoirs n’aura jamais de rapports 
sexuels pour le seul plaisir charnel, mais uniquement pour répondre au désir d’avoir 
un enfant ». En conséquence : 

– l’idéal est le célibat, le mariage n’est qu’un pis-aller, 
– la contraception est inutile, 
– l’avortement est un crime, 
– l’homosexualité est une perversité contre nature.

L’alimentation : une frugalité obsessionnelle

Ses rapports à l’alimentation sont directement liés à ce combat contre la sexuali-
té. Comme beaucoup d’hindous, il est végétarien en application de l’ahimsa. Il se 
pose même la question par rapport aux végétaux puisqu’on leur hôte la vie. Mais 
répond qu’il faut bien se nourrir.

Il a fait de nombreuses expériences pour trouver le régime alimentaire idéal. 
Finalement il adopte un régime végétalien accompagné de lait de chèvre.

Mais ce qui est essentiel pour lui est que l’on ne prenne aucun plaisir à man-
ger. Les plaisirs de la table sont honteux et doivent être proscrits. Ses repas sont 
donc d’une extrême frugalité et la nourriture est réduite au strict nécessaire. Il ban-
nit toute substance qui pourrait exciter les sens : les épices, le thé, l’alcool, le ta-
bac.

La santé et la médecine : la maladie, une punition

L’alimentation fait partie d’un ensemble de comportements qui doivent assurer la 
santé. En effet, Gandhi considère que les maladies sont les conséquences d’un re-
lâchement moral et donc des écarts faits par le malade (ex : excès de nourriture 
provoquant une indigestion, rapports sexuels transmettant des MST, etc). Il ac-
corde donc une grande importance à la propreté et à l’hygiène qui sont de véri-
tables obsessions. Il prône également une activité physique quotidienne grâce au 
travail manuel, la marche à pied. Il a recours à l’argile, aux lavements et affirme 
même qu’un régime sans sel traite les hémorroïdes et l’asthme. Il rejette aussi bien 
les guérisseurs traditionnels que les médecins ayurvédiques et surtout la méde-
cine occidentale. Il leur reproche d’entretenir l’immoralité de leurs patients 
puisqu’en les guérissant ils leur permettent de persévérer dans leurs mauvaises 
conduites. Les médecins sont l’objet de sa vindicte car ils choisissent pour la plu-
part ce métier pour gagner beaucoup d’argent et non pour servir. Les médica-



18

02 � AU DELÀ DU MYTHE

ments occidentaux sont à proscrire car ils utilisent de l’alcool, des éléments obte-
nus par vivisection d’animaux. Il s’oppose aux vaccins et en général à la médecine 
occidentale (pour son fils, pour sa femme). Mais là encore il reste pragmatique 
puisqu’il a accepté de se faire opérer pour une appendicite.

La religion au cœur de la pensée de Gandhi.

On a vu par quelques exemples que ce qui structure la pensée de Gandhi, c’est la 
religion. Il s’affirme d’abord comme hindou. Mais il a une conception personnelle 
de l’hindouisme ce qui n’est pas exceptionnel dans la mesure où il n’y a pas d’Église 
hindoue avec des dogmes et une organisation centralisée mais une multitude d’in-
terprétations, de pratiques différentes selon les régions, les castes, les familles...

Il explique dans son autobiographie qu’il a hésité à se convertir à une autre re-
ligion. Mais il a conclu sa réflexion  ainsi : « Premièrement, toutes les religions sont 
vraies. Deuxièmement, aucune n’est tout à fait exempte d’erreurs. Troisièmement, 
toutes les autres me sont presque aussi chères que la mienne. Il n’est donc pas 
question de me convertir. »

Cette position lui permet à la fois de remettre en cause certains aspects de 
l’hindouisme qui lui semblent contraires à la morale comme l’intouchabilité tout 
en cherchant à préserver l’unité des Hindous, unité essentielle pour obtenir l’in-
dépendance de l’Inde.

La religion est ce qui guide son action : « la politique coupée de toute religion 
n’est qu’une activité parfaitement vile ». Mais en même temps il fait preuve d’une 
grande ouverture vis à vis des autres religions et considère que la religion est une 
affaire privée. Il défend l’idée d’un Etat laïc séparant religion et État : « Ma raison 
vient de la religion... Mais c’est là une affaire toute personnelle. L’État n’a rien à 
voir là dedans. »

C’est ce qui lui permet d’inclure dans son projet politique les autres religions 
et en particulier la religion musulmane. Autant il refusait le collège séparé pour les 
intouchables qui signifiait pour lui une division des hindous, autant il l’accepte pour 
les musulmans et d’autres minorités. Il considère que ce sont les Anglais qui ont 
ravivé les oppositions entre les hindous et les musulmans et que les hindous 
doivent faire des concessions aux musulmans qui sont minoritaires. On a vu com-
ment il s’est investi dans la lutte pour le rétablissement du califat, les risques qu’il 
a pris avec sa vie pour arrêter les tueries anti-musulmanes. Malgré tout il n’a pas 
réussi à empêcher la montée des hostilités entre les deux communautés.



19

Gandhi un modèle pour le xxie siècle ?

C’est le sous-titre d’un livre récent sur Gandhi écrit par l'universitaire Robert 
Deliège qui se montre très critique sur de nombreux aspects de la personna-
lité et de l’action du Mahatma, mais montre en même temps que sa pensée a 
aujourd’hui une plus grande résonance dans des mouvements qui cherchent 
des solutions de dépassement du système capitaliste mondialisé.

Les dirigeants indiens, tout en se réclamant de Gandhi et en faisant le père 
de la nation ont rapidement transformé Gandhi en une icône inoffensive en 
vidant son message de tout contenu particulier. Ils sont tous acquis à un dé-
veloppement fondé sur l’industrialisation dans le cadre mondial. On trouve 
plutôt ses héritiers dans des ONG qui interviennent surtout dans les cam-
pagnes indiennes.

Ce sont surtout les positions de Gandhi sur la non-violence qui ont eu une 
influence en dehors de l’Inde dans la deuxième moitié du xxe siècle que ce soit 
dans le mouvement pour les droits civiques aux États-Unis avec Martin Luther 
King, ou en partie dans la lutte contre l’apartheid en Afrique du Sud. Certains 
dirigeants de luttes anticoloniales se sont également inspirés des méthodes 
de Gandhi. À la fin du xxe siècle et au début du xxie des mouvements non-vio-
lents contre des régimes autoritaires (révolutions de couleurs dans les anciens 
pays communistes, Birmanie, printemps arabe, etc) ont fait également expli-
citement référence à l’enseignement de Gandhi.

Mais c’est sans doute dans certaines tendances du mouvement écologiste 
que l’on retrouve le plus aujourd’hui l’influence de Gandhi qui au delà de l’im-
pression de traditionnalisme a peut-être pressenti quelques tares fondamen-
tales de notre système. Les idées qu’il défendait par rapport à la consomma-
tion, la production et l’organisation sociale trouvent aujourd’hui un écho dans 
les mouvements qui prônent l’adoption de technologies douces (small is beau-
tiful, slow is beautiful), la revitalisation des campagnes par une agriculture 
paysanne, la relocalisation des productions pour éviter une trop grande cen-
tralisation synonyme de transports polluants, la démocratie participative au 
niveau d’unités de vie à taille humaine. Ces mouvements retrouvent aussi une 
idée fondamentale de Gandhi en n’attendant pas le grand soir pour trouver 
des solutions à nos problèmes, mais en liant l’action politique à un change-
ment immédiat de leur mode de vie par la simplicité volontaire, la recherche 
d’un épanouissement personnel qui ne passe pas par la consommation mais 
par des rapports humains plus riches – moins de biens, plus de liens.


	01�Le Mahatma, 
�père de la nation 
�indienne 
	01_01 Les origines, la formation.
	01_02 1915–1935 : la lutte pour l’indépendance, apogée de l’action de Gandhi.
	01_03 1934–1948 : l’Indépendance et la mort de Gandhi

	02 �Au delà du mythe 
	02_01 La non-violence
	02_02 Gandhi et l’organisation sociale

	02_02 Des conceptions souvent très traditionnalistes


